# Democracia participativa, disolución del Estado y liderazgo político<sup>1</sup>

## Enrique Dussel Ambrosini\*

Este trabajo es ante todo una reflexión de planteamientos teóricos que se exponen para ser analizados por quiénes están en la búsqueda de la posibilidad de construir y superar la tención que ha predominado entre la democracia participativa y la democracia representativa. Ante ello, los argumentos aquí expuestos trascienden los campos de la teoría y de las hipótesis y proponen, desde la filosofía política una praxis cuyos alcances conducen a la política pragmática misma, que, por lo menos en el caso de America Latina se va convirtiendo en una realidad.

This work is primarily a theoretical reflection set out to be analyzed by those in search of the possibility of building and overcoming the tension that has prevailed between participatory democracy and representative democracy. In response, the arguments presented here transcend the fields of theory and hypotheses and propose, from political philosophy, a praxis whose scope lead to pragmatic politics itself, which, at least in the case of Latin America, is becoming one reality.

SUMARIO: Introducción / I. La democracia participativa articulada con la democracia representativa / II. Fortalecimiento del Estado desde el horizonte del postulado de la disolución del Estado / III. Un ejercicio democrático representativo y participativo con liderazgo político / Bibliografía

561

Este texto fue leído en presencia del presidente Hugo Chávez de Venezuela, a la entrega del "Premio Libertador al Pensamiento Crítico", del 2010, otorgado entre otros a Bolívar Echeverría, István Mészáros y Franz Hinkelammert. Desearía, además, que esta contribución sirviera como material para la discusión de los grupos de debate de los "Indignados", con pretensión de verdad ciertamente, pero de ninguna manera con la intención dogmática de imponer temas extraños, latinoamericanos. Simplemente pienso que pueden ser útiles como humilde leña a ser consumida por el fuego del debate comunitario.

Doctor en Filosofía, Profesor Investigador del Departamento de Filosofía, UAM-Iztapalapa.

# Introducción

Hay algunos temas que a partir de la praxis política actual en América Latina se debaten en el nivel teórico de la filosofía política. Ese debate teórico, en el que intervienen pensadores latinoamericanos y europeos, influye evidentemente en la praxis política concreta, va que los agentes políticos, los ciudadanos, militantes y representantes fundan explícita o implícitamente sus prácticas políticas en sus fundamentos teóricos. Así, la democracia representativa liberal pasa por ser la definición misma de la democracia en cuanto tal; o la posición cuasi-anarquista del proyecto de disolución del Estado pasa por ser la posición obligatoria de un movimiento social o político de izquierda; o el ejercicio del liderazgo político se lo enjuicia como dictadura populista. Estos diagnósticos teóricos sumamente cuestionables distorsionan las prácticas políticas, dispersan los esfuerzos de militantes guiados idealistamente por principios muy generosos (aunque no hay que olvidar el dicho popular de que "el camino del infierno está empedrado de buenas intenciones"), o niegan la posibilidad de funciones políticas necesarias. Emprendamos entonces nuestra meditación sobre algunos de los temas que inmovilizan actualmente las voluntades políticas y que les impiden actuar más creativa, activa, conjunta y claramente.

Por lo general se piensa que hay ciertos términos que son antagónicos y contradictorios, tales como:

- 1. Democracia participativa versus Democracia representativa.
- 2. Fortalecimiento del Estado *versus* Disolución del Estado.
- 3. Democracia versus Liderazgo político.

Como puede observarse, he colocado en los tres ejemplos dos términos antitéticos que se refieren a conceptos que parecieran oponerse. Lo contrario será intentar mostrar que no son contradictorios, sino que deben ser articulados dialécticamente, de manera que un término enriquezca al otro y se definan mutuamente. Superaremos la oposición, el "mal infinito" de Hegel, subsumiendo los términos de la relación en una articulación que los comprende en una más rica totalidad dialéctica. La intención en este trabajo sería relacionar los términos como complementarios y no como antagónicos:

- 1. Democracia participativa articulada con Democracia representativa.
- 2. Fortalecimiento del Estado desde el horizonte de la Disolución del Estado.
- 3. Ejercicio Democrático participativo *con* Liderazgo político.

Esta articulación dialéctica de los términos no-antagónicos guiará, entonces, nuestra exposición enunciada en tres tesis fundamentales que definiremos al comienzo de cada parágrafo.

562 alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

# I. La democracia participativa articulada con la democracia representativa<sup>2</sup>

La primera tesis se podría enunciar así:

La representación se institucionaliza como delegación; la participación se ejerce en acto y puede institucionalizarse. Hay entonces también un potestas participativa. La función representativa es el gobierno, es decir, la realización de contenidos (momento material); la participación es propositiva (da a conocer y exige el cumplimiento de las necesidades o demandas), y, además, es fiscalizadora (vigila como un panóptico, castiga³ o reconoce y premia los méritos) (momento formal de legitimación).

Los *partidos políticos* son mediaciones institucionales religadas a la *representación*; la *participación* se origina en el buen juicio del *sentido común* ciudadano y no se identifica con los partidos (es *anterior* a ellos y mucho más que ellos).

La *participación crítica* institucionalizada, no necesita el partido (aunque no lo niega por principio), ya que es el *movimiento* la mediación para la crítica, la transformación y la fiscalización de las instituciones de la representación (y del Estado).

La democracia *participativa* tiene prioridad absoluta sobre toda "delegación" del poder, es decir, sobre la democracia *representativa*. Aceptamos, y probaremos, que efectivamente la democracia *participativa* posee una anterioridad absoluta, por ser la *esencia* del ejercicio del poder, anterior a toda *delegación* (que hemos denominado *potestas*).<sup>4</sup>

La Modernidad tomó algunos casos de *repúblicas* con participación ciudadana (como Venecia, por ejemplo), y, lentamente, en la lucha de la burguesía contra la nobleza, y apoyándose primero en la monarquía absoluta, irá creando tipos de democracia *representativa*. La Constitución norteamericana fue la primera en su tipo, ya que el Parlamento inglés, aunque de hecho la burguesía ejercía el poder, era to-

563

La lectura y debate de este primer parágrafo fueron realizados en la Conferencia de Filosofía Política organizada por el Instituto de Filosofía de la Universidad de Praga, del 10 al 14 de mayo del 2011. Los concurrentes, colegas en la tradición filosófica de la Escuela de Frankfurt de Alemania, Dinamarca, Italia, Estados Unidos, República Checa, etcétera, produjeron un agitado debate sobre el tema, en especial cuando hice referencia a Hugo Chávez que no tiene "buena prensa" en la Europa socialdemócrata (por desconocimiento del tema).

El vigilar y castigar de Michel Foucault se cumple ahora no como dominación en dirección de arribaabajo, sino como justicia de abajo-arriba, dando el contenido al gobierno e impidiendo la impunidad en el momento de la corrupción o la fetichización del poder (en lo que consiste la ilegitimidad del ejercicio delegado) en los procedimientos formales.

V. la tesis 3 en Enrique Dussel, 20 tesis de política; y el § 14.2, en ———, Política de la liberación, vol. 2, [259 y ss.], pp. 59 y ss.

davía una institución representativa que apoyaba a la monarquía (y que comenzaba a manejarla a su manera). Por ello podemos decir que la Modernidad propuso una democracia *representativa*, manipulada por la burguesía ante el poder de la nobleza feudal en decadencia, pero se cuidó mucho de ir dando *participación* al pueblo mismo urbano, obrero o campesino, y a la mujer, y a otros sectores de la sociedad civil dominados, y si le fue concediendo derechos de alguna participación lo hizo de tal manera que los mecanismos de la *representación* le permitiera ejercer un proyecto con fisonomía de hegemónico, que siempre se volcaba al final a su favor.

Esto propició que todos los movimientos contestatarios políticos apoyaran aspectos anarquistas, en cuanto se entendió que el gobierno adecuado y justo del pueblo era la democracia *participativa directa* contra la ya mencionada *representación* burguesa con pretensión de universalidad. Nació así la falsa antinomia entre la posición del llamado *realismo* político que defiende la democracia representativa (que culminará en el liberalismo) y la opción por la *utopía* sin factibilidad de una participación plena del pueblo defendida por el anarquismo. O se es liberal, y se apoya la democracia *representativa* como modo de gobierno, o se es revolucionario (o anarquista), y se apoya la democracia *participativa*. Repitiendo: la confrontación se define entre representación *versus* participación.

Sin embargo, ambos términos tomados como posiciones aisladas son inadecuadas por insuficientes, siendo la aparente oposición una falsa contradicción, ya que se trata de dos términos de una relación que se codeterminan y que por ello cada una exige a la otra. En vez de ser una auténtica contradicción se trata de dos momentos que se necesitan mutuamente para una definición mínima y suficiente (necesaria) de democracia.

Hasta hoy en día, y atravesando toda la Modernidad:

- a) la democracia unilateral representativa *liberal* ha ido mostrando sus defectos de manera creciente hasta culminar en el presente en un fetichismo monopólico de partidos políticos que corrompen el ejercicio del poder representativo delegado del Estado.
- b) El ideal de una plena democracia participativa nunca ha llegado a institucionalizarse de manera efectiva por estar monopolizada por posiciones anarquistas extremas que tiene probada su imposibilidad fáctica (cuando se intenta un gobierno basado sólo en una comunidad de democracia directa en asamblea permanente, tal como pudieron ser los pocos meses de la Comuna de París o, durante más tiempo, en la experiencia del "¡Todo el poder a los Soviets!" de la Rusia de la Revolución de Octubre).

Opinamos que la articulación de ambos *momentos*, es decir, de una *democracia* factible y legítima (por participación y representación) contiene la superación de la política burguesa moderna (y aún de socialismo real del siglo XX, que en el mayor de los casos no tuvo democracia participativa ni representativa, ya que las ambiguas formulaciones de la "dictadura del proletariado" o del "centralismo democrático",

**564** alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

objetivamente no fueron democráticos de ninguna manera). Debe ser un nuevo modelo de sistema político articulable a una civilización transmoderna y transliberal (y transcapitalista desde el punto de vista económico). No se trata de intentar mejorar los logros del liberalismo: se trata de partir *de nuevos supuestos* y de articular la participación con la representación de una manera nunca imaginada por el indicado régimen liberal (pero igualmente no pensado de manera factible por el anarquismo). Es la Revolución *política* por excelencia, y *equivalente* a la puesta en común de los medios de producción y de gestión en el nivel de la Revolución *económica* propuesta por Marx (revolución *política* que el mismo Marx no logró formular de manera empíricamente posible, por sostener inadvertidamente como contradicción los dos términos de la relación: la participación *versus* la representación).

Es necesario comenzar una reflexión radicalmente nueva en política. Es decir, es necesario repensar la descripción misma del poder y encontrar en todos los niveles la bifurcación que vitaliza su ejercicio: la participación y la representación.

Todo lo político comienza (y termina) por la *participación*, ya que, contra la opinión de John Stuart Mill en su obra *Consideraciones sobre el gobierno representativo*, <sup>5</sup> debemos indicar que el sistema político democrático comienza por ser el de *participación directa* (siendo factible sólo en el cara-a-cara de la comunidad, en la base de la sociedad política debajo del municipio o condado). Pero la imposibilidad, en el nivel de la factibilidad, de poder alcanzar la gobernabilidad, legada a la representación (en las decisiones y en el ejercicio del poder, cuando el número de los ciudadanos aumenta) impone a la participación la necesidad de pensar otro modo de organizar una democracia participativa *posible institucionalmente*.

Hemos indicado, y se argumenta frecuentemente, que cuando la comunidad, consiste en una población muy numerosa, de decena de millones de ciudadanos, la democracia de participación directa se torna imposible de manejar. Es por ello que para que sea posible alcanzar el consenso político se hace necesario mediar la *participación* de todos los miembros singulares de la comunidad gracias a un número proporcional y mucho menor de *representantes*. Esta solución no quita a la política tener una clara conciencia de que la *representación* no es tan transparente y adecuada como la *participación* del miembro singular de manera directa, pero se la admite asumiendo los riesgos que supone la no identidad del representado y el representante, lo que se manifestará en una serie de posibles desajustes, como por ejemplo, que el *representante* intente no transmitir la decisión de la voluntad de los miembros singulares en el órgano colectivo, creado para que el conjunto de los representantes pueda dirimir las posiciones contrarias<sup>6</sup> que se presenten en el ejercicio delegado

ALEGATOS 82 ok.indd 565 05/02/2013 04:49:38 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> John Stuart Mill, Considérations sur le gouvernement représentatif.

El presentar propuestas bien pensadas, fundamentadas y globales para toda la comunidad exige escuelas políticas y asociaciones que permitan presentar dichos proyectos. Estos deben ser los partidos políticos. Si hay uno sólo habría igualmente un solo proyecto presentado por el único partido. El Comité Central del tal partido podría argüir que tiene diferentes corrientes internas. Si dichas corrientes tienen plena autonomía de discusión serían de hecho partidos políticos. Sin embargo, de hecho y según la experiencia del socialismo real no ha podido haber dicha discusión plena y autónoma de dichas corrientes. Además,

del poder. La *representación* es siempre entendida como una mediación ambigua que puede terminar en la fetichización, en la burocratización; es decir, en la mera manifestación de la decisión de la voluntad del representante y no de la comunidad de los singulares representados.

Entendida la *representación* como una institución necesaria pero *ambigua*, será necesario articularla con un modo más desarrollado de la *participación* que no sea ya la asamblea de los ciudadanos singulares de la base que proceden por democracia directa. Esto supone repensar de nuevo todo lo que hemos enunciado hasta este momento en nuestras obras anteriores.

En efecto, siendo la *potentia* el poder político *en sí*, cuya sede exclusiva y última es siempre la comunidad política, para devenir real, es decir, existente, debe ponerse como poder instituyente en relación con una posible potestas (que es la totalidad institucional del sistema político). Este ponerse de la comunidad política no puede ser sino participativa, en la cual los miembros singulares como tales deberán tomar las decisiones fundamentales del orden político posible. Entiéndase que ese ponerse es ontológicamente un presupuesto, aunque se cumple empíricamente de manera implícita, porque toda comunidad política realmente existente se origina ya desde una cierta institucionalidad a priori siempre históricamente organizada (aún la especie homo supone la cuasi-institucionalidad naciente de los primates, por ejemplo, del macho dominante). Sería imposible imaginar una situación empírica tal en la que una comunidad política sin institucionalidad alguna se ponga primigeniamente en el caso de decidir qué sistema político desearía. Y, en este caso, se cumpliría el enunciado de Francisco Suárez, que indicaba que el único régimen de gobierno por derecho natural (anterior a toda institucionalidad o potestas), y anterior a todo régimen histórico, es el "democrático", ya que originariamente deberíase decidir qué sistema se adopta democráticamente. Pero, debemos agregar ahora (cuestión que el moderno F. Suárez no podía imaginar) que se trata de una "democrácia participativa", es decir, sin todavía ninguna "representación" (porque dicha representación sería el fruto de una decisión que supondría una "participación" previa).

Ontológicamente el ser humano es física o cerebralmente una cosa real singular, cuya organización metabólica o anatómica llega hasta el límite de su piel, la membrana que delimita el dentro y el fuera del viviente. Como todo ente vivo se sitúa en un lugar y en un tiempo físico preciso, que no puede ocupar ningún otro cuerpo físico real. En este nivel ingenuo de la realidad cósica del ser humano, el singular está, sin embargo, en relación con otras cosas reales (desde el universo físico, la Tierra como el planeta donde vive, piedras, árboles, animales y otros seres humanos

**566 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 566 05/02/2013 04:49:38 p.m.

los representantes de dichas corrientes no fueron elegido directamente por la comunidad política, en tanto miembros de diferentes corrientes con proyectos diferenciados. Esta falta de pluralidad sumada a la no elección de los representantes como miembros de grupos con diferentes proyectos políticos invalida la democracia representativa en cuanto tal (no la liberal) y no es tampoco plena la participación porque le faltan las instituciones que permitan su ejercicio soberanamente. En fin, son cuestiones a debatir honestamente en las izquierdas actuales latinoamericanas.

igualmente físicamente reales). El ser humano, dando un paso más, se relaciona con todas esas cosas de manera muy distinta a como lo hacen todos los demás seres. Por el desarrollo cerebral de su subjetividad, el ser humano es la única cosa que tiene mundo (al menos en el sentido heideggeriano), pero, además, que tiene intersubjetividad mucho más desarrollada que todos los restantes animales superiores. Por otra parte, el mundo intersubjetivo humano constituye un todo de relaciones intersubjetivas y reales que presupone una comunidad. Es decir, el ser humano singular nace inevitablemente y crece culturalmente dentro de una comunidad. La relación actual de cada singular con el todo comunitario es un momento constitutivo a priori de su propia subjetividad. Por el lenguaje, el singular mantiene la comunicación dentro de ese horizonte. La participación indica la actualidad de todas las prácticas humanas en la que se pone como "parte" de dicho "todo". La participación es una praxis comunicativa; es un ponerse en comunicación con los otros. La participación, entonces, es el primer momento relacional real del singular humano en su comunidad y la constituye como tal. Es decir, si cada singular no entrara en comunicación o no participara en acciones comunes, quedaría aislado y como tal perecería; pero, al mismo tiempo, desaparecería igualmente la comunidad. La vida humana se vive comunitariamente (y sin ese accionar comunitariamente no habría vida, ya que el viviente es el fruto de una inmensa cantidad de funciones cumplidas que hace que sea imposible vivir solitariamente). El "ser-comunitario" es la *participación* misma; es decir, es el ser actualmente *parte* del todo que la parte siempre presupone y sin el cual no puede vivir. Repitiendo: ser-parte efectiva del todo es participar, momento sustantivo del ser humano como humano, como comunitario e histórico, cultural, político.

Por ello, la potentia o el poder político que reside en la comunidad misma es siempre participación de los singulares en el todo colectivo. Si la palabra potentia (además de fuerza) indica la posibilidad con respecto a una actualidad futura (potencia de un acto posible), la participación es exactamente la actualización de la potentia como potencia (como fuerza y como posibilidad). Hegel en su Lógica indica adecuadamente (y Marx utiliza estas distinciones ontológicas en los Grundrisse en referencia al trabajo vivo como potencia o "posibilidad") que la posibilidad (Moeglichkeit) se sitúa antes de la futura realidad cumplida (Wirklichkeit), y además como actividad (Taetigkeit). Exactamente de la misma manera la participación de los miembros de una comunidad política es el ejercicio actual de dicho poder como actividad: la actividad que consiste en poner su carnalidad concreta, su subjetividad comprometida, junto a otros miembros de la comunidad para dar existencia a la comunidad como tal. Una asamblea política no existe si no hay participantes. La participación política de cada participante constituye en acto (en griego la entelékheia) la existencia misma de la comunidad política. La participación es el modo primigenio del ser-político, y por ello del poder político. Lo político y el poder polí-

ALEGATOS 82 ok.indd 567 05/02/2013 04:49:38 p.m.

V. Georg Wilhem Friedrich Hegel, Lógica pequeña; Enciclopedia de las ciencias filosóficas, § 144 y ss., en Werke, vol. 8, p. 284 y ss.; en el mismo lugar sistemático en la Lógica, 1812-1816.

tico se tejen en torno a la *participación* de los singulares en el *todo* de la comunidad. Sin participación desaparece lo político; el poder político pierde su fundamento. Participar es hacerse cargo de la comunidad como responsabilidad por los otros. Es la primera expresión de la Voluntad-de-Vida, ya que el aislado que se cierra sobre sí mismo y no colabora ni cuenta con la comunidad está en estado de suicidio autista. Hay muchas causas para la no-participación, pero todas son patologías políticas que deben evitarse. Una comunidad con poder político es una comunidad fuerte, vital, participativa, coresponsable. La Voluntad-de-Vida, la unidad producto del consenso y la abundancia de medios que factibilizan la vida política son frutos de la *activa participación* de los miembros singulares de una comunidad política.

El que un ciudadano excluido o indiferente *participe* a nueva cuenta en la comunidad política podría enunciarse de la siguiente manera (si X es el poder político de dicha comunidad, a el orden político vigente, b el orden político del futuro, y I una nueva participación):

$$Xa < Xa+1 = Xh$$

Es un proceso de *potenciación* (de "empoderamiento" lo llaman algunos) o de aumento de poder de la comunidad. Cuando los marginados o excluidos de la comunidad toman conciencia de la importancia de la *participación* política e irrumpen colectivamente como actores colectivos en la construcción creativa de la historia aumenta el poder de los débiles. La participación (*I*) se transforma en plus-poder (p); es el *hiperpoder* del pueblo que "entra" como fuente creadora (Xa+p = Xb) y que por el "estado de rebelión" logra comenzar la transformación innovadora del orden político vigente.

Por el contrario, el hecho de que un ciudadano abandone la *participación* en la comunidad política (por el miedo, por ejemplo, que la tiranía impone a la comunidad para que no participe) se puede enunciar a la inversa:

$$Xa > Xa-1 = Xb$$

Es así como se debilita el poder de la comunidad política y el poder aparente o fetichizado de la violencia dominadora se impone sobre el pueblo. La no-participación es pérdida de poder político.

La participación tiene entonces la significación de un existenciario (para categorizar la cuestión como M. Heidegger). El ser-con-Otros (el nosotros comunitario más allá del yo, que analiza lingüísticamente C. Lenkendorf entre los pueblos mayas) se actualiza en la participación. Es el ser de lo político, como ya lo hemos indicado. El desarrollo del concepto de "participación", posteriormente, pasa del mero ser participativo a ponerse como fundamento (Grund), es decir, se pone como esencia. En efecto, la participación es la esencia de lo que aparece fenoménicamente en el horizonte del campo político como totalidad. Todos los entes políticos se fenomenizan, aparecen o se dejan interpretar desde el fundamento. Así, las acciones

**568** alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

y las instituciones aparecen en el campo político como modos de participación; son maneras de participar. Decimos, por ejemplo, que hay acuerdos que son legítimos. La legitimidad es un carácter del fenómeno que tiene la particularidad de lo acordado fruto de razones expresadas con participación simétrica de los afectados. No se presta atención frecuentemente que la participación es el momento esencial de la legitimidad. Sin participación no hay legitimidad, ya que no es legítimo lo decidido sin la presencia, sin la participación de aquellos que debían dar las razones que permiten acuerdos acerca de las necesidades de los afectados. Por ello lo acordado sería ilegítimo en ausencia del afectado, por su no-participación. Puede entenderse entonces que el fundamento de la legitimidad es la presencia activa (como voluntad de participación, con razones que muestran sus requerimientos) del afectado. La presencia activa en la comunidad de los que pueden presentar retóricamente argumentaciones políticas sólo se cumple empíricamente por la participación, que no es otra cosa que esa presencia efectiva como parte (el ciudadano) del todo (la comunidad). La simetría de la que se habla es el modo debido de la participación; si no se permitiera la participación mal podría hablarse de simetría. Los afectados son tales porque están sufriendo los efectos negativos de no haber podido participar en anteriores debates para defender sus derechos y recibir los beneficios que le permitirían no ser afectados. Vemos así como el concepto de participación es la sustancia de la definición de lo legítimo. Es tan obvio que pareciera no necesitar ninguna explicación.

La participación originaria no puede decirse que es ilegítima o legítima (así como no puede decirse que el trabajo vivo tiene valor de cambio). Se sitúa en otro nivel distinto al de la legitimidad, porque, como ya lo hemos anotado, es el fundamento o la esencia de la legitimidad. La participación tiene dignidad (no legitimidad) originaria, y es soberana por naturaleza. Es más, la soberanía es la autoreferencia en acto de la participación de los miembros de la comunidad, que se ponen como comunidad existente efectivamente. La comunidad se pone a sí misma como soberana (acto primero) gracias a la participación en acto de sus miembros, y en tanto tal es el fundamento de la legitimidad de la representación (acto segundo), cuando decide crear la representación como institución y elegir al representante que ejerza delegadamente el poder. Pero la soberanía misma no es legítima, si se entiende que con ello queremos expresar que es más que legítima; porque son legítimos los actos, los efectos (leyes, instituciones, etcétera) de la soberanía, de la participación en acto. Es como si quisiera expresarse: la madre no es filial, ya que es el fundamento de la filialidad de la hija. La participación del ciudadano es un derecho inalienable instituyente (antes que constituyente), y tiene la dignidad del mismo actor político como momento constitutivo sustantivo de la comunidad política.

Es por ello que la *representación*, como puede observarse, viene siempre *después*, y será un momento factiblemente necesario, determinado por la razón instrumental, que se sitúa sólo en la *potestas* (el orden fenoménico fundado), es decir, momento de las instituciones creadas para poder llevar a cabo la vida política, pero de ninguna manera es su sustancia.

ALEGATOS 82 ok.indd 569 05/02/2013 04:49:38 p.m.

Mientras que la *potentia* o el poder político *en si* de la comunidad es ya siempre esencialmente presupuesto como participación. Cuando la comunidad política de los participantes *se pone* como poder instituyente (es decir, decide participativamente darse instituciones) lo debe hacer desde la participación de los miembros de la comunidad. Este *ponerse* instituyente escinde ya la *potentia* y la *potestas* (la estructura institucional al servicio de la comunidad). La *potestas* o la estructura institucional debe ser democrática, pero, nuevamente, el primer tipo posible y fundamental de democracia es la *democracia participativa*, que es la que decide la necesidad *de darse* representantes para hacer *factible* el ejercicio del poder político en concreto. Ese ejercicio representativo tiene como esencia la *representatividad* o la delegación (en sentido lato y no como mandato acotado) del poder de la comunidad en una persona de la misma comunidad que siendo *parte* (es un singular) representa o toma el lugar (es *sustitución*)<sup>8</sup> por suplencia del *todo* (la comunidad). Este modo de organizar el sistema político se denomina *democracia representantiva*, que para poder ejercer el

La Revolución más profunda de nuestro tiempo, del siglo XXI, será la liberación de las comunidades políticas organizadas en Estados democráticos representativos, que lentamente institucionalizarán una democracia participativa de las mayorías empobrecidas de la sociedad civil.

poder delegado con justicia y eficacia necesita legitimidad. Como puede advertirse la democracia representantiva no es ya el nombre general o como sinónimo de la democracia en cuanto tal, sino que es un momento de la democracia como régimen integral legítimo de ejercicio delegado del poder. Nace así en la *potestas* o en la estructura institucional política un sistema complejo y mutuamente articulable de democracia participativo-representativa que la Modernidad burguesa, o el liberalismo, no ha sabido descubrir, y menos practicar. Pero que tampoco la izquierda ha sabido describirla adecuadamente.<sup>9</sup> lo que la ha llevado a callejones sin salida, a aporías innecesarias, a contradicciones de lamentables efectos.

La Revolución más profunda de nuestro tiempo, del siglo XXI, será la liberación de las comunidades políticas organizadas en Estados democráticos *representativos*, que lentamente institucionalizarán una democracia *participativa* de las mayorías empobrecidas de la sociedad civil. Esto supone un crecimiento acelerado en el pueblo, de la conciencia de los problemas políticos, del conocimiento de los mecanismos

**\$70 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 570 05/02/2013 04:49:39 p.m.

Y cuando esa sustitución se realiza en "el tiempo que resta mesiánico" (piénsese en Walter Benjamin o en Giorgio Agamben) significa colocarse en el lugar de la víctima ante el "pelotón de fusilamiento", del que nos hablaba personalmente Emmanuel Levinas en Lovaina en 1972.

<sup>9</sup> Y esto por una explicable desconfianza de la representación liberal burguesa, criticada desde el horizonte de una imposible participación (de democracia participativa directa) no institucionalizada en los cuatro niveles del ejercicio del poder estatal.

institucionales, de la defensa de sus derechos por los que deberá luchar. Cuando se hablaba de socialismo, sólo se pensaba en la pobreza y la explotación de la clase obrera y los lumpen por el capitalismo, que ciertamente debe superarse, pero frecuentemente se ignoraba la crítica política del liberalismo (que es en el campo político el sistema análogo al sistema capitalista en el campo) desde el ejercicio originario de la comunidad del poder político por medio de una participación plena de la ciudadanía (que se debía evidenciar además en la toma de decisiones participativas en las empresas del campo económico). Marx descubrió el tema en la experiencia heroica de la Comuna de París en 1871, pero no logró formular la cuestión institucional dentro de una teoría política que articulara participación con representación (como lo estamos intentando ahora), como lo ha demostrado Istán Mészáros en su obra Más allá del capital. 10 Esta Revolución es más profunda y de mayores consecuencias, ya que es la condición de posibilidad de todas las restantes (y, además, se cumple analógicamente en todos los campos prácticos). Un pueblo en ejercicio de su soberanía (en la que consiste la autodeterminación política) puede decidir su política económica nacional e internacionalmente.

La cuestión del respeto de las minorías, por ejemplo, cuando la mayoría de partidos conservadores se imponen en el Congreso o en el Parlamento (mayoría que a veces es el "mayoriteo" partidario-político de minorías de la comunidad que, sin embargo, tienen en sus manos el ejercicio del poder del Estado), sólo tiene real solución por medio de la participación. Si la minoría en un órgano colectivo de representantes (que sin embargo de hecho puede ser la mayoría de la comunidad política) no puede ejercer el poder en un momento coyuntural del Congreso o de las instituciones del Poder judicial, tiene sin embargo, el recurso de la participación activa por la movilización de los afectados (aunque sean minoría en un órgano estatal representativo, pueden ser mayoría en las calles porque hoy los que sufren la injusticia son las mayorías). Pero mejor sería tener instituciones de participación que fueran la voz constitucional y legal por la que se expresan ejerciendo derechos institucionales tales como la revocación del mandato, por ejemplo, que es una nueva institución política de la participación fiscalizadora, a fin de que dicha minoría sea respetada y tomada en cuenta en los órganos representativos. Sin su activa participación nunca se aceptarán los argumentos de la minoría (si es mayoría de facto) en los órganos de la representación.

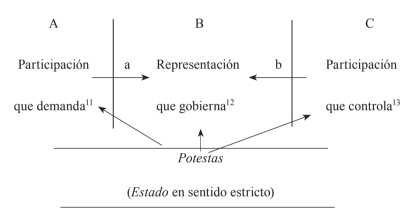
Se trata, entonces, de usar la imaginación para proyectar un sistema político más complejo en el cual a la participación y a la representación se le asignen funciones diferenciadas, pero, sobre todo, cuando la *participación* alcance un grado suficiente de institucionalización (por lo que no hay que confundir *institucionalidad* con *representatividad*) en los diversos niveles en los que el ejercicio del poder político ha ido determinando su necesidad.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> I. Mészáros, *Más allá del capital*, parte II, cap. 11; parte IV, cap. 3.

Demos un paso más. Es necesario ahora distinguir tres (y no dos) instancias del ejercicio del poder (de la *potestas*).

En efecto, la *potestas* como la totalidad institucional (o la objetivación de la *potentia*, o poder de la comunidad política) tiene tres instancias fundamentales no considerada como tal en ninguna teoría política moderna. Se trataría de una nueva cuestión, punto de partida de la revolución política del siglo XXI:

Esquema 1
Las tres instancias del ejercicio de la *potestas*.



En una primera instancia, <sup>14</sup> por la A "participación que demanda" (primera función del Poder ciudadano), la comunidad política sede del poder político (*potentia*) deviene un todo autoconsciente que se exige a sí misma aquello que necesita. Es decir, los miembros de la comunidad exponen por medio de los organismos nacidos de la participación institucionalizada (en los diversos niveles del ejercicio institucionalizado del poder: *potestas*) sus necesidades. Esta interpelación tiene como término a las instituciones representativas en todos los niveles, a la que se dirige revelando

**372 alegatos,** núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 572 05/02/2013 04:49:39 p.m

En el caso de Venezuela, las demandas o necesidades deben ser planificadas. Todo esto se decreta en la "Ley Orgánica de la Planificación Pública y Popular", *Gaceta Oficial*, núm. 6.011, Caracas, diciembre 21, 2010.

Los zapatistas en México (EZLN) en Chiapas, enunciaron dos principios opuestos: entre los que ejercen el poder: "los que mandan mandan mandando"; y "los que mandan mandan obedeciendo". Ambos enunciados se refieren al poder representativo. Uno como dominación fetichizada y el otro como poder al servicio del pueblo. Pero si nos situamos desde el pueblo mismo como poder participativo, el pueblo mismo es "el que manda mandando" y ante el cual el poder representativo debe "mandar obedeciendo".

La función de control ejercida por la participación institucionalizada, está legalizada en Venezuela por la "Ley Orgánica de la Contraloría Social", Gaceta Oficial, op. cit.

Todo lo referente a la institucionalización de la participación en Venezuela puede consultarse en la obra de recopilación legislativa: Asamblea Nacional, Leyes del Poder Popular; v. también Víctor Álvarez R., Del Estado burocrático al Estado comunal.

sus exigencias materiales, formales o de factibilidad (flecha *a*). Es el nuevo tema de la *democracia participativa que demanda* en su instancia "interpelativa", que debe institucionalizarse adecuadamente, y que no debe permitirse que se incluya meramente en el ámbito nunca cumplido de las promesas de los candidatos de los partidos en el proceso de la propaganda preelectoral, ya que se deja a la buena voluntad de los gobernantes (momento del "pilotaje" de la representación del Estado) el momento esencial material de toda política: el cumplimiento de la voluntad como querer-vivir, es decir, como necesidades materiales de la comunidad.

En una segunda instancia, por la B "representación que gobierna" o realizadora (función propia de los tres Poderes: ejecutivo, legislativo y judicial) se manejan dichas propuestas, que son el *contenido* mismo del ejercicio del poder institucional o delegado, como realización propia del gobierno del Estado. Es todo el tema de la *democracia representativa* (única experiencia institucionalizada del liberalismo moderno).

En una tercera instancia, por la C "participación que controla" (segunda función del Poder ciudadano) se *observa*<sup>15</sup> (con poder efectivo, aún una "policía fiscalizadora", última instancia de coacción, aún sobre la policía judicial o el ejército mismo) el cumplimiento por parte de las instituciones representativas (B) de las exigencias y necesidades propuestas por la comunidad política (A) para su cumplimiento. Aún el Poder judicial será *observado* por el Poder ciudadano: la función fiscalizadora es superior a la función judicativa. La Suprema Corte Constitucional (última instancia de juicio de todo el sistema político del Estado) será conformada por candidatos propuestos por el Poder ciudadano propositivo, de donde la Suprema Corte de Justicia constituye ternas, de las cuales son electos sus miembros por votación directa de la comunidad política en su totalidad. Es todo el tema de la *democracia participativo-fiscalizadora*, que dirige las auditorías que vigilan a la representación.

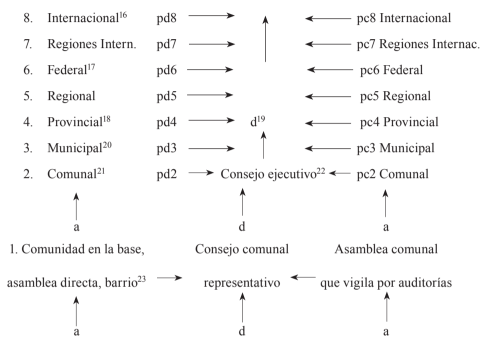
¿Es posible institucionalizar la *participación* como algo diferente a la institucionalización representativa? Opino que hay muchas experiencias de diversos modos de la institucionalización participativa (desde la Asamblea comunal de la base del barrio o la aldea hasta los movimientos sociales de los más diversos tipos) que no significa una representación a partir de las exigencias políticas de los partidos políticos, y el cumplimientos de una democracia representativa (no decimos "liberal", y aunque fuera, al faltarle su codeterminación participativa, fetichizó la representación inevitablemente).

ALEGATOS 82 ok.indd 573 05/02/2013 04:49:39 p.m.

Habrá que distinguir claramente entre la acción judicativa (el "juicio") del Poder judicial de la acción fiscalizadora (la "observación" soberana) del Poder ciudadano. Por otra parte, como el poder observacional puede culminar en la necesidad de un "juicio" (por ejemplo, en la "revocación del mandato" de un representante, y aún de un juez del Poder judicial hasta en la más alta instancia de la Corte Suprema de Justicia), habrá que aclarar qué tipo de "juicio" es éste y quien lo efectúa (porque podría ser el mismo Poder judicial con ciertas condiciones o por medio de una Suprema Corte Constitucional dependiente del Poder ciudadano, ya que no se puede pensar en un "juicio popular" inmediato o en el "linchamiento"). La gobernabilidad de la representación debe siempre asegurarse en equilibrio con la necesaria participación de la comunidad política. Las instituciones de la participación ejercen la función de "auditorías" con fuerza de ley.

# Esquema 2

# Diversos niveles verticales de articulación posible de la participación y la representación en la democracia futura.



Hay organizaciones en el nivel global (como la ONÚ) (8), y organizaciones regionales internacionales o continentales (7) como la Unión Europea, en Asia, África y América Latina.

574 alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 574 05/02/2013 04:49:39 p.m

Equivocadamente se denominan "nacionales" (6), aunque frecuentemente son estados "plurinacionales" (como el Estado boliviano). Deberían mejor llamarse estados federales o unión de estados provinciales (como Estados Unidos). En Venezuela el máximo poder participativo en el nivel "federal" es el llamado Poder ciudadano (porque el Estado venezolano tiene cinco poderes, no tres como los originados en la Revolución francesa (ellos son además de los poderes Ejecutivo, Legislativo y Judicial, el Poder electoral y el indicado Poder ciudadano). Puede consultarse la *Constitución de la República Bolivariana de Venezuela*, promulgada en 24 de marzo del 2000, Título V, capítulo IV, artículos 273-291: "Del Poder ciudadano".

<sup>8</sup> También denominado "Estado" (por ejemplo, Estado de Sinaloa, en México, o State de California, en Estados Unidos), constituido por municipios, condados, delegaciones o equivalentes.

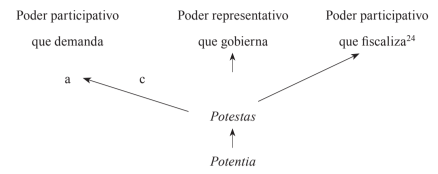
<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Son las instituciones representativas de cada nivel del Consejo comunal (1) hasta el Poder ciudadano (6).

En Estados Unidos se denomina "Condado"; en el Distrito Federal de México es la "Delegación", etcétera.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> V. "Ley orgánica de las Comunas", Gaceta Oficial, op. cit.

V. Ibid. Título IV, cap. II. En al capítulo I hay referencias al parlamento comunal, que sería ya una institución representativa en este nivel.

Se trata ya de una institucionalización de la participación. Es la esencia misma, en última instancia, de toda la política. Es, por ejemplo, la Asamblea del barrio, de la pequeña aldea que no es sede del Municipio o Condado. Se trata del "Distrito", o más abajo, la comunidad de base.



Comunidad política participativa

Aclaraciones al Esquema 2. Flechas a: indican la dirección ascendente de la institucionalización participativa. Flechas pd: indican la dirección de participación que demanda (las necesidades); flechas pc: indican la acción que controla (fiscaliza, evalúa) de la participación con respecto al poder representativo; flechas d: indican la dirección representativa de la delegación del poder; de 1 a 8: se trata de los niveles del ejercicio del poder delegado en la representación o ejercido en la participación. En la representación democrática el poder delegado debería ejercerse como poder obediencial ("el que manda, manda obedeciendo"). En la participación democrática el poder se ejerce como poder soberano ("el que manda, 25 manda mandando").

En el *nivel 1*, como puede observarse, se encuentra también presente la democracia representativa. Y esto porque la Asamblea comunal en el Distrito, <sup>26</sup> o la organización político-democrática directa en la base debajo de la Comuna o del Municipio, ejerce el poder también con representación (que no reemplaza la organización *inmediata* de la democracia *directa*, informada y convocada por las *redes electrónicas*, según *veremos*): son, por ejemplo, los consejos barriales o el consejo comunal. Este es el *nivel* exaltado, con razón, por el anarquismo; es la verdad del anarquismo. El problema no resuelto del anarquismo consiste en la institucionalización de los otros *niveles*, y sin eliminar las instituciones representativas.

Por su parte, la democracia moderna o liberal organiza el nivel representativo (desde el *nivel 2* al 8), pero ignora los *niveles* de las instituciones participativas. Los fundadores de la Unión de los Estados Norteamericanos tenían clara conciencia

ALEGATOS 82 ok.indd 575 05/02/2013 04:49:40 p.m.

La Ley del Poder Popular organiza las auditorías a todos los niveles, desde la comuna hasta el Poder ciudadano federal. Las "auditorías" son cuerpos técnicos al servicio directo de las instituciones de participación por las que se vigilan y castiga a la representación, desde los consejos vecinales hasta el Presidente de la República, y puede decidirse una "revocación del mandato" en casos extremos. Es la única solución a la impunidad y corrupción de la representación en todo el mundo.

Este "mandar" no es por representación (y, por tanto, obra en nombre propio), sino que manda como última instancia del poder, como participación, fundamento de toda legitimidad.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> En Estados Unidos, por ejemplo.

que la democracia representativa debía articularse con la participativa, como pensaba Th. Jefferson, por ejemplo, pero nunca la pudieron organizar porque los grupos dominantes temían la participación real democrática del pueblo mayoritario, necesariamente más pobre dentro del sistema capitalista (capitalismo al que el sistema liberal considera como "la naturaleza misma de las cosas" del campo económico, siendo del sistema liberal su contrapartida en el campo político). De haber habido democracia participativa la mayoría de los indicados pobres habrían siempre ejercido como mayoría el poder representativo, y esto es lo que nunca aconteció. La representación hábilmente "manejada" permitió siempre ejercer el poder representativo (no obediencial, es evidente) del Estado por la elite minoritaria dominante. Pero la no-obediencialidad de la representación se funda en la no-participación real e institucional del pueblo (exclusión ya inscrita en las instituciones definidas por la Constitución política de los Estados Unidos).

El poder representativo puede fetichizarse, burocratizarse, corromperse, al autoreferentemente afirmar como la última sede del poder (la potestas) a las instituciones representativas<sup>27</sup> y no a la comunidad política (la *potentia*). El poder participativo de la comunidad política o del pueblo puede alienarse (no fetichizarse), cuando deja de tener clara conciencia de ser la sede última del ejercicio del poder, cuando no sabe decidir lo mejor para sí misma y se equivoca en la elección de los candidatos y en la elección de los mejores representantes, pero esencialmente cuando no ha podido institucionalizar cotidianamente la participación efectiva del pueblo. Por ello ha perdido el sano sentido común ciudadano. Uno de los instrumentos actuales más poderosos para debilitar y hasta alienar a una comunidad en el acto participativo de la elección de los representantes (que es sólo uno de los deberes<sup>28</sup> de la participación) es la mediocracia. Por ello, la lucha por la recuperación en las manos del pueblo de dichos medios es esencial para una democracia real. La manera de democratizar los medios de comunicación es con la participación de las diversas instituciones de la sociedad civil y política (y no sólo en manos de las trasnacionales del negocio de la media) en la creación y uso de los medios electrónicos de comunicación, creando redes radiales, televisivas, electrónicas, de información, debate, estudio y de organismos de acción social, cultural, universitario, artístico, profesional, etcétera. En la República Argentina una ley de medios de comunicación distribuye 33% de dichos medios a las comunidades populares, 33% al Estado representativo, y 33% a medios privados (nacionales o trasnacionales). Es una novedad mundial a ser imitada.

576 alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 576 05/02/2013 04:49:40 p.m.

Es interesante precisar que en la proclamación de la Constitución argentina de 1853 se indica: "Nos, los representantes del pueblo argentino, reunidos en Congreso general constituyente [...]". Pareciera decir que ellos son los que promulgan la Constitución y no el pueblo mismo. Debieron decir algo así como: "El pueblo argentino, como sede única del poder constituyente, proclama esta Constitución por sus delegados debidamente elegidos [...]".

Y por ser un deber es absolutamente obligatorio, no voluntario. Es el acto por el cual el ciudadano delega el poder y por ello es sumamente importante. Una de las manipulaciones del liberalismo es dejar este deber como mero derecho optativo. Así como respetar las leyes del tránsito no es optativo, mucho más el deber de elegir a los representantes.

Sin embargo, la verdadera revolución consiste en los medios electrónicos de comunicación, las redes en manos de los ciudadanos en la que en un instante millones de participantes pueden conocer, debatir y decidir acciones comunes. Esta revolución tecnológica es tanto o más importante que la Revolución industrial producida por la máquina a vapor en la transformación del proceso material de producción de mercancías en el campo económico. De la misma manera (y aún en mayor medida) dichos medios de comunicación electrónicos, que han permitido el estado de rebelión de tantos ciudadanos hastiados de la corrupción y el monopolio del ejer-

cicio del poder político en manos de los órganos representativos de los Estados, desde la Plaza del Tahrir en Egipto hasta la Plaza del Sol en España, es una Revolución comunicativa entre los ciudadanos que transforma el modo material de la producción de las decisiones políticas en el campo político. Esta Revolución electrónica de la comunicación es de mayor importancia que la Revolución industrial pero toca las relaciones humanas mismas y el ámbito desde donde se toman las decisiones económicas, que, en última instancia, son políticas.

Sin embargo, la verdadera revolución consiste en los medios electrónicos de comunicación, las redes en manos de los ciudadanos en la que en un instante millones de participantes pueden conocer, debatir y decidir acciones comunes.

¡Ciudadanos oprimidos del mundo, organicemos la participación en redes electrónicas y seremos millones!

¡Seremos millones! comunicados instantáneamente en tiempo real en todo el pequeño planeta Tierra para derrotar a las burocracias de la representación política corrupta, minorías elitistas unidas a las burocracias financieras y capitalistas trasnacionales que explotan a todos los pueblos del mundo, también de Europa y Estados Unidos.

Pero para ello, nuevamente, hay que institucionalizar la participación.

En conclusión, la *democracia participativa* debe articularse con la democracia representativa y ambas deben institucionalizarse en los ocho niveles verticales de la institucionalidad política.

# II. Fortalecimiento del Estado desde el horizonte del postulado de la disolución del Estado

La tesis podría formularse de la siguiente manera:

Las exigencias políticas del presente latinoamericano y mundial, ante los avances siempre avasallantes de las prácticas del neoliberalismo del capi-

ALEGATOS 82 ok.indd 577 05/02/2013 04:49:40 p.m.

talismo globalizado, determinan la necesidad del *fortalecimiento del Estado federal o regional* —económica, cultural, militar y políticamente— de los países poscoloniales o no centrales en vías de liberación, mientras que una cierta extrema izquierda (en esto coincidente con el *Estado mínimo* del mismo neoliberalismo económico) proyecta la "disolución del Estado" de manera empírica y estratégica, lo que le lleva tácticamente a proponer cambiar el mundo desde el nivel *social* sin intentar *políticamente* ejercer el poder delegado del Estado (de un *nuevo* Estado), como medio de liberación nacional y popular. Sin embargo, el fortalecimiento de un Estado democrático no se opone al postulado (como "idea regulativa" crítica) de la "disolución del Estado" —si se entiende bien la cuestión—.

Esto supone la elaboración de teorías sobre el Estado que desvían la atención de las urgencias políticas necesarias para la liberación de los pueblos en general, y especialmente latinoamericanos. Se trata, entonces, de teorías que distorsionan la estrategia política, dividiendo fuerzas y proponiéndose proyectos que son en realidad "ilusiones trascendentales" —como le denomina el Premio Libertad al Pensamiento crítico del 2005, Franz Hinkelammert—.

Se trata de un tema central dada la importancia del ejercicio del poder político en este momento crítico de América Latina y el mundo. Abordemos entonces la "cuestión política"<sup>29</sup> —y no sólo el problema del Estado— en el pensamiento del gran crítico del siglo XIX.

Partamos de la descripción que hace del tema István Mészáros, <sup>30</sup> el célebre alumno húngaro de G. Lukács. Desde el inicio de su obra *Más allá del Capital* el pensador marxista cita un texto de Marx de la última página de *La miseria de la filosofía*:

La clase obrera sustituirá, en el curso de su desarrollo, la antigua sociedad burguesa (civil)<sup>31</sup> por una sociedad que excluirá las clases y su antagonismo, y ya no existirá *poder político* [*politische Gewalt*]<sup>32</sup> propiamente dicho, puesto que ella es precisamente la expresión oficial del antagonismo de la sociedad burguesa (civil)".<sup>33</sup>

**578** alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 578 05/02/2013 04:49:40 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> V. lo ya expuesto en el vol. 1 de nuestra Política de la liberación [192-195], 391 y ss.

<sup>30</sup> I. Mészáros, op. cit. V. igualmente el tema en el vol. 2 de Política de la liberación [335 y ss.], pp. 255 y ss.

<sup>31 &</sup>quot;Bürgerlische Gesellschaft" significa tanto "sociedad burguesa" (por su etimología germana) como "sociedad civil" (por su etimología latina), pero tienen actualmente una connotación completamente distinta. Escribir la palabra "burguesa" posee una semántica más crítica; "civil" tiene una significación más neutra.

Habría que distinguir entre "poder" (Macht) y "violencia" o "coacción" (Gewalt), siendo que en la traducción inglesa que cita Mészáros se traduce incorrectamente como "power" (Karl Marx, Collected Works (CW), vol. 6, p. 212, citado en I. Mészáros, op. cit.), lo que hace referencia a un contenido semántico que no es exactamente lo que Marx está queriendo expresar, que podría traducirse mejor como "coacción" o "violencia", y no como "poder".

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Última página de *La miseria de la filosofía* (1847), en K. Marx, *Marx-Engels Werke* (MEW), vol. 4, p. 182).

Mészáros argumenta en toda su obra que Marx defendió teóricamente, aumentando a medida que pasaron los años, una "negatividad intransigente para con la política", debido "[a] al desdén por las restricciones política de la miseria alemana; [b] a la crítica de la concepción de la política de Hegel [...]; [c] al rechazo de Proudhon y los anarquistas; [d] a las dudas extremas acerca de la manera como se estaba desarrollando el movimiento político de la clase obrera alemana. Comprensiblemente, entonces, la actitud negativa de Marx tan sólo podía, en el mejor de los casos, irse endureciendo con el paso del tiempo, en lugar de ir madurando positivamente". Esta interpretación tiene extrema gravedad, ya que las ambigüedades político-históricas posteriores del "socialismo real" atribuidos primero a Stalin, pasarían como su origen después a Lenin, y ahora, dada la complejidad de su posición, al mismo Marx, interpretando empíricamente el postulado, 36 como lo propone Mészáros.

Todo se entiende mejor si recordamos que Marx efectuó biográfica y diacrónicamente tres tipos de críticas. En el *primer* período juvenil, se ocupó de la "crítica de la religión",<sup>37</sup> ya que "el presupuesto (*Voraussetzung*) de toda crítica es la crítica de la religión".<sup>38</sup> En 1842 supera esta primera problemática, de que "la religión es el fundamento del Estado",<sup>39</sup> y se interna en la *segunda* etapa, la de la "crítica de la política",<sup>40</sup> ya que "la crítica de la *teología* es la crítica de la *política*".<sup>41</sup> Su *Crítica a la Filosofía del Derecho de Hegel*<sup>42</sup> —a la que le dedicaremos algunas reflexiones a partir de la hermenéutica de M. Abensour— es el descubrimiento crítico del tema del Estado. Pero muy pronto, y pasando a un *tercer* momento (desde el comienzo de 1844 en París), Marx reflexiona acerca del hecho de que la organización política por excelencia: el Estado (en un mero horizonte *formal*), lo que supone a la "sociedad burguesa (civil)" (como fundamento *material*). Esto le permitirá el pasaje de la "crítica de la política" a la "crítica de la economía política" (crítica que ejercerá desde ese momento de manera definitiva hasta el final de su vida). La pérdida del interés teórico por la centralidad de la política, del Estado, se producirá en esos años. No

ALEGATOS 82 ok.indd 579 05/02/2013 04:49:40 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> I. Mészáros, *op. cit.*, p. 559.

<sup>35</sup> Idem

<sup>36</sup> Es decir, lo que para Marx era un postulado fue interpretado ingenuamente como un proyecto o momento empírico histórico futuro. De todas maneras, Marx, nunca fue muy claro y dejó abierta la puerta al equívoco.

V. E. Dussel, Praxis latinoamericana y filosofía de la liberación, pp. 159-222.

<sup>38</sup> K. Marx, "Hacia la crítica de la Filosofía del Derecho de Hegel", Introducción, en MEW, 1, p. 378.

<sup>39</sup> Citando un texto de Hermes en el "Editorial del número 179 de la Gaceta de Colonia", en K. Marx, MEW, 1, p. 90; K. Marx, Obras fundamentales (OF), 1, p. 224.

V. mi trabajo "Sobre la juventud de Marx (1835-1844), E. Dussel, Praxis..., op. cit., pp. 159 y ss.; y "Crítica de la cristiandad y el origen de la cuestión del fetichismo", E. Dussel, Las metáforas teológicas de Marx, p. 38 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> K. Marx, "Hacia la crítica...", *Introducción*, *op. cit.*, 1, p. 379: "Die Kritik des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde [...], die Kritik der *Theologie* in die Kritik der *Politik*".

El título de este trabajo varía, ya que en los manuscritos mismos de Marx tiene dos títulos. Citaremos el de MEW, 1, p. 201: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie.

volverá ya nunca a la política como objeto principal de su investigación teórica ni de su inclusión en el nivel estratégico-práctico de la voluntad de transformación de la sociedad (que se emprenderá desde el ámbito *social* y no ya del *político*), por lo que "no resulta en modo alguno sorprendente que Marx jamás haya logrado trazar, aunque fuese los perfiles desnudos, de su teoría del Estado [...] Por eso la elaboración de una teoría marxista del Estado [y de la política en cuanto tal] —nos dice Mészáros— es tanto posible como necesaria hoy en día". Esta sería la política que Marx *no escribió* (por sus supuestos teóricos y prácticos), pero que nos es inevitable intentar exponer.

Mészáros cita un texto de 1844, cuando Marx exclama:

Hasta los políticos radicales y revolucionarios buscan el fundamento (*Grund*) del mal mismo no en la esencia (*Wesen*) del Estado<sup>44</sup> sino en una forma determinada de Estado, que ellos desean reemplazar por otra forma de Estado diferente. Desde el punto de vista político (*politischen Stadpunkt*) el Estado y la *institucionalización* de la sociedad no son dos cosas diferentes. El Estado es la institucionalización de la sociedad (*Einrichtung der Gesellschaft*). <sup>46</sup>

### Y Marx reflexionando teóricamente sobre la política agrega:

Mientras más poderoso sea el Estado, y en consecuencia más político resulte ser un país, menos se inclinará a captar en el *Principio* [*Prinzip*] *del Estado*, y por lo tanto en la actual *organización de la sociedad* [...] el fundamento de los males sociales [...]. La comprensión política involucra, precisamente, pensar dentro de los marcos políticos<sup>47</sup> [...]. El *Principio* de la política es la *Voluntad* [*Wille*]. <sup>48</sup> Cuanto más unilateral y, por lo tanto, más perfecta sea la comprensión política, tanto más creerá en la omnipotencia de la *Voluntad*. <sup>49,50</sup>

**\$80 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 580 05/02/2013 04:49:41 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> I. Mészáros, *op. cit.*, p. 564. Esta es la tarea que nos hemos propuesto.

Es decir, Marx ya piensa que el fundamento (o esencia en estricto sentido hegeliano) del Estado (del campo político) es el campo social.

Para la Política de la Liberación sí se sitúan en dos campos diferentes.

<sup>46 &</sup>quot;Glosas críticas al artículo El Rey de Prusia y la reforma social" (1844), en K. Marx, MEW, 1, p. 401; CW, 3, p. 197.

Aquí Marx anota precisamente las limitaciones del liberalismo, que autonomiza completamente el campo político del campo económico-social. Pero a Marx se le evaporará un tanto el campo político como político, en aras de su determinación material, social, según la interpretación de Mészáros.

Marx está pensando en el comienzo de la *Rechtsphilosophie* de Hegel (§ 34: "Der [...] freie Wille"; G.W.F. Hegel, Werke, 7, p. 92), pero no imaginaba que la "Voluntad-de-vida" (Lebenswille) (de un Schopenhauer o tal como los hemos propuesto materialmente en nuestra Política de la liberación, vol. 2, 250 y ss.; o en E. Dussel, 20 tesis de política (Tesis 2), es el momento material por excelencia (no formal) de la definición de poder político: la vida humana misma (como potentia).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Cayendo, así, en un "voluntarismo" que no considera la determinación objetiva social, económica, material.

K. Marx, "Hacia la crítica...", Introducción, op. cit., 1, p. 402; CW, p. 199.

De esta interpretación puramente formal de la Voluntad,

[...] la política y el voluntarismo alemán —escribe Mészáros— están, por tanto, "casados" y de la irrealidad de los remedios políticos ilusorios emana el *sustitucionismo* inherente a la política como tal: su modo *operandi* obligado que consiste en ponerse *en el lugar* de lo social [...] Porque la cuestión se encuentra, según Marx, en cuál de ambas es la categoría verdaderamente fundamental: lo político o lo social.<sup>51</sup>

"De aquí que mantuviera su definición predominantemente *negativa* de la política hasta en sus últimos escritos [...]. De manera que como la percibía Marx, la contradicción entre *lo social* y *lo político* era irreconciliable".<sup>52</sup> Para Marx, entonces, la acción humana libre podría desarrollarse plenamente sólo después de la *abolición* o *disolución*: *a*) de la división del trabajo (involucrando al trabajo asalariado), *b*) del capital, y *c*) del Estado (¿burgués o en general?).<sup>53</sup> La acción política podía intervenir complementariamente a la movilización social (siendo esta última materialmente la esencial), porque el Estado no podía abolirse a sí mismo (o por la acción directa como lo intentaba Bakunin o el anarquismo ortodoxo), sino a través de lo social. Y, además, una vez cumplida la revolución (es decir, en la situación posrevolucionaria) se produciría igualmente la abolición de la política:

La revolución en general, el derrocamiento del poder existente (*der Umsturz der bestehenden Gewalt*) y la disolución (*Auflösung*) de la *vieja* relación, constituye un acto político (*politischer Akt*). Porque el socialismo<sup>54</sup> no puede ser llevado a cabo sin revolución, necesita ese acto político, así como necesita su *destrucción* y su *disolución*. Fero donde comienza su actividad de organización (*organisierende Tätigkeit*), donde su objeto propio, su alma pasa a primer plano, allí el socialismo se *despoja* de su manto *político* (*politische Hülle*). To

Esta era la diferencia con el anarquismo, como hemos indicado. Marx coincidía con esta utopía de la participación directa en cuanto a *postular* la disolución del Estado y la representación (como comienzo de la nueva situación de la verdadera historia de la humanidad: la sociedad socialista), pero se diferenciaba por la estrategia y la táctica. El fin estratégico era el socialismo, y después de la revolución desaparecía la política; la disolución del Estado era un medio; la táctica para lograr dicho fin

581

ALEGATOS 82 ok.indd 581 05/02/2013 04:49:41 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> I. Mészáros, p. 532.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> *Ibid.*, pp. 532 y 533.

<sup>53</sup> Y aún cabría la pregunta: ¿Disolución del Estado en general como proyecto histórico-empírico o como postulado?

Estamos ya en una situación "posrevolucionaria", entonces.

Puede comprender la visión puramente *negativa* de la política.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Es decir, en la acción positiva y creadora posrevolucionaria.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> K. Marx, "Hacia la crítica...", Introducción, op. cit, 1, p. 409; CW, 3, p. 206.

era esencialmente la movilización social, y la acción política puntual en el momento revolucionario. Bakunin, en cambio, proponía en su esencia los medios directos políticos para abolir el Estado, <sup>58</sup> desentendiéndose de la crítica económica y de la acción social: No entiende [Bakunin] absolutamente nada de la revolución *social*, tan sólo de su retórica *política*. Las condiciones *económicas* simplemente no existen para él [...] El poder de la *voluntad*, y no las condiciones *económicas*, es la base de la revolución de Bakunin. <sup>59</sup>

Marx apuesta, en el largo plazo, al cambio profundo del metabolismo social, siendo así que "el poder de la política está muy limitado en este respecto" —anota Mészáros—. Se puede, entonces, comprender la conclusión del pensador húngaro: "Todas estas determinaciones y motivaciones combinadas produjeron esa definición *negativa* [de lo político en Marx] como hemos visto". Y deja como anotación la apertura hacia una estructura de amplia participación (económica en este caso, pero que propondremos también en el campo político a lo largo de esta *crítica* de la política) como solución estratégica: "En este sentido el desplazamiento estructural objetivo (en contraste con el político/jurídico, insostenible en sí mismo) de las personificaciones del capital mediante un sistema de *autogestión genuina* es la clave para una reedificación exitosa de las estructuras heredadas". 62

Esta negatividad con respecto a lo político, por ejemplo, permitirá a la Revolución de Octubre pasar del primer momento anarquista (del ya indicado "¡Todo el poder a los soviets!") a la mera *administración* posrevolucionaria económico-social desde arriba, desde el vanguardismo no democrático, no participativo pero tampoco representativo, del Comité Central que políticamente intentando negar la política empírica, y no entendiendo la disolución del Estado como un postulado, termina en una administración puramente burocrática. Grave consecuencia política de no haber sabido construir lentamente las categorías del *campo político*, como se efectuó acertadamente en el *campo económico*. Es entonces comprensible la crítica política de Ernesto Laclau, pero, en nuestro caso, no intentando aceptar tampoco los equívocos de la crítica de la socialdemocracia europea contra el dogmatismo marxista ya en tiempos de Kautsky, porque, en definitiva pretendían reformar el liberalismo. Se trata más bien de partir de una *construcción de nuevas categorías* específicamente *políticas* (no liberales o burguesas desde Hobbes en adelante) a la manera de como

ALEGATOS 82 ok.indd 582 05/02/2013 04:49:41 p.m.

La socialdemocracia posterior, como la de Berstein, proponía utilizar la política (como Bakunin), pero sin disolución del Estado (contra Marx), pero sin clara conciencia de la necesidad de *nuevo* tipo de democracia participativa y de Estado. Además, inevitablemente en esa época, era un política reformista, eurocéntrica o prometropolitana (sin conciencia de las exigencias de liberación del colonialismo y neocolonialismo del Sur del Planeta).

K. Marx, "Anotaciones sobre El Estado y la anarquía de Bakunin" (diciembre 1874-enero 1875), en CW, vol. 24, p. 518. Explica todavía Marx: "Una revolución social radical está ligada a determinadas condiciones histórica del desarrollo económico", ibid.

<sup>60</sup> I. Mészáros, op. cit., p. 542.

<sup>61</sup> *Ibid.*, p. 556.

<sup>62</sup> *Ibid.*, p. 569.

**<sup>582</sup> alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

Marx lo hizo con las económicas, desde el inicio más allá del capitalismo (de un Adam Smith, por ejemplo).

Veamos, para aclarar aún más la cuestión, gracias al estudio de M. Abensour<sup>63</sup> sobre lo político en Marx, los dos momentos claves de su vida intelectual. La tesis del filósofo francés queda bien indicada en las líneas siguientes, y como primer momento:

Lo propio de la *democracia insurgente*<sup>64</sup> [...] no consiste en] concebir la emancipación como victoria social (como una sociedad reconciliada) sobre la política [que es al final la posición de Marx], que incluye la desaparición de lo político, sino en hacer surgir esta forma de democracia, permanentemente, como una comunidad política *contra* el Estado.<sup>65</sup> La oposición de lo social y lo político se sustituye por aquella de lo político y lo estatal [...]. El Estado no es la última palabra de lo político.<sup>66</sup>

En el verano de 1843 (en el tiempo de la "crítica de la política") nos encontramos con un Marx que todavía intentaba regenerar lo político.

En un segundo momento, en cambio, en 1871 (momento ya muy avanzado de su "crítica de la economía política"), era definitivamente escéptico de esa posibilidad y es esta posición *negativa* la que heredará buena parte del marxismo posterior, siempre teniendo en cuenta la profunda complejidad y ambigüedad del asunto, ya que el Partido Comunista era inevitablemente una institución propia del *campo político*, lo mismo que la gestión que como *administración* del Estado posrevolucionario involucraba necesariamente acciones *políticas* constantes (desnaturalizadas por dicha ambigüedad).

Hay entonces *a*) una constelación de textos de 1842 hasta la "crisis de 1843",<sup>67</sup> y de allí *b*) otro grupo de textos cuando comienza en el 1843-1844 la crítica a la *Filosofía del Derecho* de Hegel —incluyendo entre otras obras *La cuestión judía*—. En los primeros textos (a), no comienza aún la crítica de la política, sino más bien con la emancipación de la política de la teología, del Estado cristiano.<sup>68</sup> En un segundo momento (b), en cambio, "la ley de gravitación del Estado no se buscaría más en sí mismo, sino del lado de las condiciones materiales de la vida, de la sociedad burgue-

ALEGATOS 82 ok.indd 583 05/02/2013 04:49:41 p.m.

<sup>63</sup> Michel Abensour, La Démocratie contre l'État. Marx et le moment machiavélien.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> En la que consiste la propuesta de Abensour.

<sup>65</sup> Como veremos esta contradicción propuesta por Abensour, un tanto anaquista, es innecesaria y ambi-

<sup>66</sup> Ibid., p. 19. Por nuestra parte, como es evidente después de todo lo explicado, no se trata de levantar la comunidad contra el Estado en general (sino contra el Estado fetichizado, totalizado, despótico), sino de crear un nuevo Estado, más allá de la Modernidad, del liberalismo y del anarquismo (aunque partiendo de la verdad de este último y desarrollándolo en una democracia participativa sin dejar de articularla con su dimensión representativa, por su parte redefinida).

<sup>67</sup> M. Abensour, op. cit., p. 37 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> V. E. Dussel, *Política de la liberación*, vol. 1, pp. 38 y 39.

sa (civil), desde el aspecto de la estructura económica de la sociedad". <sup>69</sup> La reflexión de Marx se centra, entonces, comparando los §§ 182-256 de la *Sociedad burguesa* (civil) (a los que hace referencia pero no comenta) a los §§ 257-320 del *Estado* <sup>70</sup> (los que comenta detenidamente). Marx pasará de concebir al Estado como una totalidad orgánica que expresa la realización racional del ser humano, "una metafísica de la subjetividad", <sup>71</sup> a una crisis escéptica de lo político como tal, "denunciando la revolución política en favor de una forma más radical de revolución". <sup>72</sup> Marx reflexiona:

En Alemania no es [posible] precisamente la revolución *radical*, sino, por el contrario, la revolución *parcial*, la revolución *meramente* política, una revolución que deje en pie los pilares del edificio. ¿Sobre qué descansa una revolución *parcial*, una revolución meramente política? Sobre el hecho de que se emancipe solamente *una parte de la sociedad burguesa (civil)* e instaure su dominación *general*.<sup>73</sup>

Por una parte, y como puede entenderse, la revolución *radical* no es la "*meramente* política", la cual es "*parcial*", porque deja en pie la dominación *material*, social, económica, que es la que va descubriendo como esencial y que se describe en la *Filosofía del Derecho* hegeliana en el capítulo de la "Sociedad burguesa (civil)", y no en el tema propiamente político del "Estado". Marx va descubriendo la oposición entre ambos: "El *Estado* se hace valer por medios de delegados [...] enfrentándose a la *Sociedad burguesa* (*civil*) como algo ajeno y exterior a la esencia de ésta". Será necesario, en contrario, mostrar cómo la sociedad burguesa (civil) juega un papel determinante en esta relación, y no como en Hegel, donde el Estado, lo político, domina a lo burgués (lo material).

También y al mismo tiempo, "Hegel parte del supuesto de la *separación* entre la Sociedad burguesa (civil) y el Estado político [...], pero no admite separación alguna entre la *vida burguesa* (*civil*) y la *vida política* (*politischen Lebens*). Se olvida que se trata de una relación refleja y convierte los estamentos burgueses (civiles) como tales en estamentos políticos". Ahora, considera a la Sociedad burguesa (civil) como el momento *material* que debe diferenciarse del propiamente *político* del Estado.

Dando un paso más comienza a imaginar la desaparición del momento político propiamente dicho: "Los franceses de la época moderna han comprendido que en la

ALEGATOS 82 ok.indd 584 05/02/2013 04:49:41 p.m.

<sup>69</sup> M. Abensour, *op. cit.*, p. 77.

El manuscrito de Marx pareciera no estar completo, ya que sólo comenta los §§ 261-313. Marx comenta sólo "El derecho político interno". Como pertenecientes al mundo poscolonial nos interesa particularmente "El derecho político externo" (§§ 321-360) que hemos comentado en el vol. 1 de nuestra *Política de la liberación*, pp. 188-191.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> M. Abensour, op. cit., p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> *Ibid.*, p. 67.

K. Marx, "Hacia la crítica...", Introducción, op. cit, 1, p. 388; K. Marx, OF, 1, p. 499.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> K. Marx, "Hacia la crítica...", MEW, 1, p. 252; K. Marx, OF, 1, p. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> *Ibid.*, p. 276 y 277; *ibid.*, pp. 385 y 386.

**<sup>584</sup> alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

verdadera democracia el *Estado político desaparece (der politischen Staat unterge-he*). Esto acontece en tanto el Estado político, en su constitución, no vale ya más para el todo". Es ya una intuición de Marx en cuanto a la superación de la política (y por ello del Estado), en favor de la plena realización de la Sociedad burguesa (civil).

En la *Crítica a la filosofía del derecho de Hegel* había dicho que "en la democracia, la constitución, la ley, el Estado mismos son solamente el efecto de la autodeterminación del pueblo (*Selbstbestimmung des Volks*) [...] De suyo se comprende que todas las formas de Estado tienen *su verdad* a la democracia", <sup>77</sup> es decir, la democracia sería la realización plena del Estado moderno. Esto no se opone que para Marx el Estado empíricamente sea un tipo de dominación que debía ser eliminado.

Junto a Marx, Moses Hess adoptaba casi la misma posición en 1843, aunque su solución se inclinaba más hacia un anarquismo radical como negación del Estado y la política. Inspirándose en Spinoza, Hess piensa, así, liberarse de toda servidumbre política y religiosa. Marx opinará, por su parte, partiendo también de Spinoza, que la cumplida realización democrática será en definitiva la superación del Estado, como la plena actividad autoinstituyente permanente del pueblo consigo mismo.

En el momento final de un largo recorrido Marx vuelve al tema político a partir del acontecimiento de la Comuna de París en 1871. Es así que en *La guerra civil en Francia,* y en 1875 en la *Crítica del programa de Gotha,* Marx ya ha alcanzado su posición definitiva con respecto a nuestro tema. Ahora cuenta con un ejemplo histórico, que sin embargo, no deja de presentarle complicaciones. Abensour escribe:

En este momento del análisis de Marx, es legítimo de ver en él una contradicción entre la *visión instrumental del Estado* que sigue profesando y que se enfrenta a la idea de una neutralidad del aparato del Estado, a tal punto que la naturaleza del Estado dependerá de la clase que lo gestione y la tesis más fecunda, más compleja del Estado, que lejos de ser neutro engendraba un formalismo específico como relación de dominación, se separa del conjunto de la sociedad".<sup>80</sup>

En la Comuna Marx exalta la participación directa del pueblo, de la clase obrera, como sujeto conductor del Estado que lo utiliza en vez de disolverlo. Escribe Marx: "La Comuna de París tomó en sus propias manos la *dirección* de la revolución [...] La Comuna era, pues, la verdadera *representación* de todos los elementos sanos de la sociedad francesa, y, por consiguiente, el auténtico *gobierno* nacional".81

ALEGATOS 82 ok.indd 585 05/02/2013 04:49:42 p.m.

<sup>76</sup> K. Marx, "Hacia la crítica...", p. 48.

Op. cit. en el texto, en K. Marx, MEW, 1, p. 232; K. Marx, OF, 1, p. 344. Lo que hemos denominado la potestas.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> K. Marx, MEW, 17, pp. 491-610.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> *Ibid.*, 19, 11-32.

<sup>80</sup> M. Abensour, op. cit., p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> K. Marx, La guerra civil en Francia, pp. 102 y 103.

Era la "primera vez en la historia" que el pueblo, la clase obrera en la modernidad capitalista, participaba directamente en el ejercicio del poder político. A los ojos de Marx esto se presentaba como una experiencia política nueva, ya que consistía en la invención de una forma política de liberación no conocida, en la que el Estado moderno era transformado gracias al ejercicio de la "verdadera democracia". La democracia "participativa" era una democracia contra el Estado.

Sin embargo, posteriormente, la cuestión se complica porque hay diversos tiempos políticos que habrá que clarificar. En un *primer* momento, se encuentra el tiempo *prerevolucionario* en el que por la lucha social, articulada políticamente como acción estratégica (de la cual ahora la Comuna es un ejemplo que da cierta autoridad al blanquismo y al anarquismo de Bakunin) debe acelerarse la ruptura revolucionaria. En un *segundo* momento, el *posrevolucionario*, a fin de eliminar los restos del sistema burgués, será necesario "un período de *transición*, cuyo Estado no puede ser otro que la *dictadura revolucionaria* (*revolutionäre Diktatur*) *del proletariado*".<sup>83</sup> Y allí habría que preguntarse: "¿Qué funciones sociales, análogas a las actuales funciones del Estado [burgués prerevolucionario], subsistirán entonces? [...] El programa no se ocupa de esta última ni del Estado futuro de la sociedad comunista".<sup>84</sup>

Habría, así, un Estado, pero no democrático por las exigencias de la "transición". Será por ello un Estado vigente imperfecto, cuyos "defectos son inevitables en la *primera fase* de la sociedad comunista". <sup>85</sup> Para llegar de esta manera a un *tercer* momento, a "la *fase superior* de la sociedad comunista, cuando haya desapareció la subordinación esclavizadora de los individuos a la división del trabajo [...] cuando el trabajo no sea solamente un medio de vida, sino la primera necesidad vital". <sup>86</sup>

Como vemos, hemos llegado al final a una sospecha ya adelantada en esta y otras obras desde hace tiempo. La "disolución del Estado" y la superación de la política

**586 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 586 05/02/2013 04:49:42 p.m.

<sup>82</sup> Ibid., p. 102.

<sup>83</sup> K. Marx, "Crítica al programa de Gotha", en MEW; ———, "Tesis sobre Feuerbach", en La ideología alemana, p. 38.

<sup>84</sup> Idem

Parece que la "primera fase" es el momento de la "dictadura del proletariado" y no un momento posterior. En este último caso tendríamos entonces *cuatro* tiempos diversos (y no sólo *tres*). Para Lenin "en la primera fase de la sociedad comunista (a la que suele darse el nombre de socialismo) el derecho burgués no se suprime por completo" (V.I. Lenin, *Obras escogidas en doce tomos*, vol. 7, p. 91). En la "fase superior de la sociedad comunista", explica Lenin, "el Estado podrá extinguirse por completo" (*Ibid.*, p. 93). Pero, es hoy esencial recordarlo, Lenin tiene claro que ante la "fase superior" nos encontramos empíricamente ante "la imposibilidad de implantar [dicho] socialismo, en referencia precisamente a la etapa o fase superior del comunismo, que nadie ha prometido implantar y ni siquiera ha pensado en ello, pues, en general, es imposible implantarla" (*Ibid.*, p. 94). Se trata, exactamente de un postulado o una "idea regulativa" (a la manera del *cuarto* Kant): lógicamente pensable y empíricamente imposible, como hemos ya expuesto en nuestra *Política de la liberación* (vol. 2, pp. 333 y ss.), y lo veremos todavía frecuentemente en la parte *crítica* (vol. 3).

K. Marx, "Crítica al...", op. cit., p. 24. Sería económicamente el "Reino de la libertad", es decir, se pasaría de las exigencias de la economía que sería suprimida o subsumida en el mundo creativo de la creación cultural (¿la económica y la política se habrían transformado ambas en una estética?) Lo meditaremos en la próxima obra sobre la Estética de la liberación.

serían en realidad *postulados* que de todas maneras no ocuparon la atención de Marx a fin de describir detalladamente cómo habría que comportarse diferenciadamente en la política *anterevolucionaria* y *posrevolucionaria*, ya que la sola acción social no es suficiente *antes* de la revolución (porque *hay que poner* el acto político de la misma revolución) y *después* de la revolución hubiera sido necesaria una formulación clara de lo que consistía la *dictadura del proletariado*, ya que su ambigua expresión pone en cuestión el proceso político de una democracia participativa del pueblo (que no debería negar tampoco una adecuada representación, en un realismo político crítico), y que es la política que hoy necesita un Evo Morales, por ejemplo, y para lo cual el Marx histórico no ayuda mucho.

Engels expresa, endureciendo un tanto las conclusiones, que la posición definitiva de Marx con respecto al final de la prehistoria (que en realidad es la historia empírica) o el comienzo de la verdadera historia (el tiempo trascendental del postulado o la perfección inalcanzable pero regulativa) sería la disolución del Estado (como postulado) y la superación del capital (como hecho empírico).87 un nuevo momento de las relaciones sociales. Pero esto lleva a la ambigüedad de la siguiente formulación: "el gobierno sobre las personas [la política] es sustituido por la administración de las cosas y por la dirección de los procesos de la producción". 88 De esta manera, y como ejemplo, la gestión administrativa (burocrática) de la comunidad política soviética en el tiempo de la transición posrevolucionaria, como en una gran empresa económica productiva, fue la eliminación empírica (que había sido postulada)<sup>89</sup> de la gestión política en el socialismo real soviético. En vez de superar la política en general, se eliminó simplemente la política democrática participativa y representativa que debieron impulsarse, y en su lugar se instauró el burocratismo gerencial del Comité Central. ¿No será, inesperadamente, el resultado de la compleja y muy sutil posición de Marx en la cuestión de la superación postulada de la política y el Estado, que fue reemplazada por una interpretación simplista de un cuasianarquismo político, que exaltó lo social o lo económico olvidando la política democrática participativa de la comunidad, de la "autodeterminación del pueblo (Volks)" (como apreciaba escribir Marx) que producirá efectos negativos también inesperados?

587

Téngase en cuenta que la superación del Estado burgués o del sistema liberal y del capital o el sistema capitalista quedan como momentos de un proyecto empíricamente realizable y necesario (no son postulados). En la situación posrevolucionaria debería instaurarse un nuevo Estado democrático participativo-representativo de otro tipo e igualmente sistemas ecológico, económico y cultural nuevos, no sólo más allá del capitalismo, sino que sería quizá necesario también superar igualmente al mero socialismo planificado racionalmente según el criterio de aumento de la producción medida de acuerdo a criterios mercantiles. ¿No es acaso el socialismo una racionalización cartesiana, una expresión extrema de la cuantificación fetichista del mítico progreso de la Modernidad europea? Por el contrario, la disolución radical de todo Estado y de toda política sí es un postulado.

<sup>88</sup> K. Marx-Friedrich Engels, El libro rojo y negro, p. 87. La gestión económica ocuparía el lugar de la política.

Franz Josef Hinkelammert llama el intentar realizar el "concepto trascendental" o el "postulado" empíricamente la "ilusión trascendental". Como el marino chino que *orientándose* en los mares por la estrella Polar (el postulado) intentara, sin embargo, querer llegar a la tal estrella. Esto último sería *empíricamente imposible*, como imposible es la realización *empírica* del postulado.

En la parte *crítica* de la *Política de la Liberación*, que es el momento central de la misma, deberemos continuar analógicamente la exposición de la política tal como el genio constructivo epistémico de Marx cumplió metódicamente en la producción de las categorías económicas *críticas*. Lo que él hizo en la economía reproduzcámoslo analógicamente en la política, sabiendo que, por los supuestos ontológicos de su teoría de la historia (y por la desvalorización relativa del campo político), esta política (la nuestra) para Marx hubiera sido quizá improbable, pero hoy estamos constreñidos a desarrollarla de todas maneras, ya que es necesaria no sólo desde un punto de vista teórico, como lo indica I. Mészáros, sino *principalmente por razones políticas* (para colaborar teóricamente *post factum*, como retaguardia, con los procesos políticos revolucionarios novedosamente creativos del siglo XXI en América Latina y el mundo.

La confusión teórica entre *a*) un postulado (la "disolución del Estado", que puede ser pensador lógicamente, pero que es imposible empíricamente) y *b*) un proyecto político empírico, histórico (el intentar disolverlo efectivamente a través de cientos de miles de asesinados como los Khmer Rouges) tiene las mayores consecuencias estratégicas, que retrasan y hasta impiden la acción transformadora de los gobiernos revolucionarios (o que intentan honestamente efectuar una revolución en América Latina) o al menos nacionalistas y populares (ciertamente mejores que los que impulsan una política y economía neoliberales).

Por ello, teorías que opinan que el Estado llamado nacional ha perdido su sentido (tanto de izquierda, <sup>90</sup> socialdemócrata, <sup>91</sup> o francamente liberal de derecha, <sup>92</sup> contaminadas frecuentemente por la Modernidad eurocéntrica o por el escepticismo fragmentario del posmodernismo), o que se debe permanecer en la lucha meramente social porque la política está esencialmente contaminada (como ciertos movimientos de extrema izquierda), deben ser claramente refutadas para posibilitar el surgimiento y desarrollo de estrategias realistas y críticas en el presente latinoamericano.

**588 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 588 05/02/2013 04:49:42 p.m.

Como la de Antonio Negri en su trilogía de *Imperio* (2000), *Multitud* (2004), y *Commonwealth* (2009), donde no sólo niega la importancia del Estado nación, sino igualmente el concepto de "pueblo", al mismo tiempo que limita la estrategia y organización política prácticamente en el campo social y sin partido político posible. Es, en la extrema izquierda, un idealismo estratégico, que opina la oportunidad de los "acontecimientos", desde la institucionalidad ciertamente ambigua de las ONG. En las "Observaciones finales" de *On populist reason* (pp. 239 y ss.) Ernesto Laclau hace una buena y corta crítica contra el inmanentismo de Negri: "The passage form one hegemonic formation, or popular configuration, to another will always involve a radical break, a *creation ex nihilo*" (*Ibid.*, p. 228). Esto lo trataremos extensamente en el vol. 3, la *Crítica*, de nuestra *Política de la liberación*. Laclau se refiere al mito edípico, debió mejor indicar el mito mosaico: Edipo obedece la ley necesaria matando trágicamente a su padre; Moisés, en cambio, niega la ley faraónica, rompe con el sistema de esclavitud, se dirige a un nuevo orden fundado en una nueva ley. El jocobinismo filosófico es mal consejero.

Omo la de Jürgen Habermas en el contexto de la Unión Europea, donde los estados federales tradicionales podrían perder un poco su importancia. Pero, a partir de la crisis financiera, vuelven a aparecer decidiendo políticas económica con diferencias nacionales.

<sup>92</sup> Como la de Robert Nozick (Anarchy, state and utopia), que deja en manos del capital privado la solución de casi todas las tareas del Estado, fracasando en el auxilio de New Orleans por ejemplo, muriendo sin remedio aquellos estratos sociales que no pueden pagar su sobrevivencia.

Para concluir, debe clarificarse el hecho de que el fortalecimiento de un *nuevo* Estado democrático al servicio del pueblo, de las mayorías, como valla protectora ante el imperio militarista de turno y como gestor de la afirmación de la vida de los ciudadanos legítimamente y con eficacia instrumental, debe inspirarse en la *idea regulativa* o en acciones participativas propositivas y fiscalizadoras, como las representantivas, deben crearse y gestionarse desde el horizonte de una participación siempre mayor de la comunidad política, el pueblo, con una representación cada vez más responsable y transparente, subjetivando las obligaciones de los ciudadanos y organizando y simplificando (electrónicamente) todas las tareas del Estado, como lugar del ejercicio delegado obediencial del poder del pueblo. Es "como si" el Estado fuera desapareciendo objetivamente (haciéndose más liviano, más transparente, más público) y subjetivamente desde una cultura ciudadana donde *lo común* sea considerado como *lo propio* —en cuanto a la responsabilidad mutua de deberes, de derechos y de acciones cotidianas.

# III. Un ejercicio democrático representativo y participativo con liderazgo político<sup>93</sup>

En la izquierda, en general, y en el pensamiento crítico no se ha analizado suficientemente la función del liderazgo en el aumento del ejercicio de la democracia. Pareciera, para muchos, que el ejercicio de la democracia se opone al liderazgo,

que frecuentemente fue estudiado dentro de la problemática de la vanguardia. En este momento el vanguardismo no puede defenderse, y el líder populista es atacado desde diversos frentes por no cumplir las exigencias democráticas (no decimos liberal, sino tal como la hemos definido). Queremos superar nuevamente una falsa antinomia que puede ser definida como las exigencias democráticas que se oponen a todo liderazgo.

En la izquierda, en general, y en el pensamiento crítico no se ha analizado suficientemente la función del liderazgo en el aumento del ejercicio de la democracia.

La tercera tesis se enunciaría así:

El pueblo emerge como un actor colectivo desde una pluralidad de movimientos y demanda. Existe un proceso en la constitución de ese actor. Por ello, el mismo pueblo en formación inviste al liderazgo (el pueblo lo consagra) de un poder simbólico como instrumento de su unidad, como coadyuvante en la construcción del proyecto de hegemonía (que se unifica

ALEGATOS 82 ok.indd 589 05/02/2013 04:49:42 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> La exposición de este parágrafo fue efectuada en el momento de la entrega del Premio Libertador al Pensamiento Crítico, en Caracas, ante la presencia del Presidente Hugo Chávez, quien comentó durante dos horas esta exposición, por la obra *Política de la liberación. Arquitectónica*, vol. 2.

desde la pluralidad de demandas), del pasaje de la pasividad tradicional a la acción creadora, de la obediencia cómplice a la agencia innovadora.

Es decir, el ejercicio de la democracia, en especial la participativa, exige una cultura del pueblo. En muchos casos, como en el de los pueblos originarios, habituados al ejercicio comunitario, una tal cultura en la base está garantizada. En cambio, cuando los oprimidos y excluidos (que todavía no son propiamente pueblo), a veces muy numerosos (de millones de participantes) y urbanos en muchos casos, no han tenido históricamente costumbres de acciones comunitarias, la democracia participativa no alcanza inmediatamente los frutos que le son propios (en cuanto a la institucionalización hegemónica de las demandas y la fiscalización estricta exigida de la representación). Son entonces situaciones de transición de una democracia creciente, sendero que debe contar con la participación de los "intelectuales orgánicos" que cumplen como servicio un cierto magisterio obediencial político democrático, que impulsa la creación y gestión de las nuevas instituciones (participativas y representativas de nuevo cuño). El liderazgo democrático se justifica en estos casos como complementario al proceso democratizador del pueblo. Dicho liderazgo aparece simultáneamente con la emergencia del pueblo como actor colectivo. El que ejerce el dicho liderazgo debe tener plena conciencia de los límites de un poder simbólico que es siempre delegado e investido por el pueblo, que es la única sede soberana del mismo. El liderazgo político legítimo se transforma en tiranía o dictadura (como las de A. Pinochet, A. Hitler o I. Stalin, guardando las notables diferencias) cuando el liderazgo se fetichiza, olvidando el cumplir con las exigencias democráticas requeridas, como en el caso del último J. D Perón 94

Debo confesar que el tema es escabroso y no frecuentemente encarado aún por el pensamiento crítico, o de izquierda en este caso, pero necesario de ser precisado como una experiencia siempre presente en la vida política de la humanidad, pero que pareciera que el filósofo no quisiera comprometerse demasiado con un *concepto* que pueda tener insospechadas derivaciones hacia la derecha más retrógrada, tiránica o dictatorial, como en el caso de B. Mussolini o J. R. Videla —por situarnos sólo en la Europa o la América Latina del último siglo—. Y es justamente esa derecha, y aún el liberalismo u oligarquías que se autodenominan democráticas, los empeñados en confundir el contenido conceptual de palabras necesarias a usarse en el enjuiciamiento de los acontecimientos políticos para desacreditar el legítimo e inevitable ejercicio delegado del poder por parte de actores políticos cuyas prácticas se enlazan a las funciones democráticas de instituciones que, de esta manera, son potenciadas simbólica y estratégicamente en los tiempos de "transición" de un pueblo que, por

ALEGATOS 82 ok.indd 590 05/02/2013 04:49:42 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Véase el análisis de este caso en E. Laclau, *op. cit.*, pp. 214 y ss.; y en mi *Política de la liberación*, vol. 1, [210 y ss.], pp. 435 y ss., y especialmente [222 y ss.], pp. 464 y ss.

**<sup>590</sup> alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

siglos dominado, es impelido a renunciar pasivamente a la actoría o la participación política, debe contar con una época creativa para llegar a emerger, y gracias a ello ejercer de manera autónoma la autodeterminación política, situación de cultura democrática que no se alcanza sino en una larga experiencia que depende, frecuentemente, de una labor pedagógica-política que exige la tesonera estrategia del liderazgo político como magisterio de participación democrática. Veamos la cuestión discursivamente organizada en algunas tesis que irán enunciando algunos aspectos del contenido del concepto de "liderazgo político" democrático o legítimo.

## III.1. La aporía entre la democracia y el líder carismático

En la tradición de la filosofía política se enumeraron seis tipos de regímenes políticos que con Polibio (205-123 a. de C) adquirieron un enlistado clásico. Se trataría, en palabras del autor antiguo, de 1) la monarquía. 2) la aristocracia y 3) la politía<sup>95</sup> (que correspondería a la democracia), como tipos positivos; y 4) la tiranía (o el gobierno despótico), 5) la oligarquía y 6) la oclocracia<sup>96</sup> (es decir, el régimen de las masas manipuladas por la demagogia, que debería también articularse con la tiranía o posteriormente con la dictadura<sup>97</sup> como dominación simple por medio del terror<sup>98</sup>) como tipos negativos. La aporía se establecería entre el régimen (3) (la democracia propiamente dicha) y el (4) (hoy denominada tiranía o dictadura, ejercida por un líder más o menos carismático, antidemocrático). La complejidad estriba en que la palabra democracia puede adquirir en nuestros días muchos significados no unívocos (la democracia representativa liberal no sería lo mismo que la democracia popular de algunos regímenes o la democracia *participativa* a la que aspira el anarquismo). Pero, igualmente, la palabra *líder carismático* no es unívoca (se puede incluir en su concepto desde un dictador de derecha, los ya nombrados A. Hitler, B. Mussolini, J.R. Videla o A. Pinochet, hasta auténtico líderes populistas como G. Vargas o J.D. Perón, o líderes revolucionarios como Lenin, Mao-Tze-tung, Ho Chi-min o Fidel Castro). Es decir, estamos ante significados claramente equívocos, y por ello el tema debe tratarse con cuidado, y no se lo ha hecho suficientemente, en especial en el pensamiento crítico de la izquierda. El tema de los líderes carismáticos (y a veces ni líderes ni carismáticos, como los dictadores militares latinoamericanos impuestos por el Pentágono y el Departamento de Estado desde la época de Henry Kissinger en la década de los setenta) sólo se ha usado para criticar a los dictadores fascistas de

591

<sup>95</sup> Polibio, *Historias*, VI, 2.

Del griego okhlós, que se opone a pueblo (láos); es la plebs en latín (opuesto a populus) que significa multitud, masa, lumpen. V. E. Dussel, Política de la Liberación. Historia mundial y crítica [30], pp. 68 y 125. Por su parte, démos es el pueblo organizado en su representación.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> No en el sentido institucional romano, como veremos, sino en su significado vulgar posterior (y actual).

El populismo, en su sentido vulgar y hoy usado por liberales y movimientos de derecha, significaría aproximadamente este tipo defectivo o negativo que habría que distinguirlo de la democracia propiamente dicha. El populismo (en su significación negativa indicada) se articula al dictador (como manipulador). El tirano, mediante el terror, como A. Pinochet, en realidad no se asemeja ya a ningún líder carismático, aunque puede ser tenido por tal por sus adherentes fanáticos.

derecha, pero no para situar a los líderes revolucionarios de izquierda en referencia a un ejercicio democrático. La derecha, por su parte, confunde, manipuladamente, el liderazgo legítimo con las aberraciones dictatoriales. La cuestión de la función de la llamada vanguardia y las reflexiones de A. Gramsci sobre el "intelectual orgánico" podrían indicarnos algunas pistas, pero no suficientes. La falta del tratamiento del tema es lo que intentamos iniciar para bosquejar un debate futuro necesario en la actual coyuntura latinoamericana.

Ha sido Max Weber el que ha popularizado el tipo carismático de aparente legitimidad del líder. Pero, lo que acontece es que Weber tiene un concepto negativo del poder político y, por ello, su descripción del líder carismático llega a caer en una verdadera caricatura que es válido para algunos casos, pero que no vale como una teoría general, ni aproximada, de la función política legítima del liderazgo.

El primer defecto weberiano es que concibe el poder político (por otra parte como toda la modernidad a partir de la conquista de América y, filosóficamente al menos, desde Th. Hobbes) como *dominación*, <sup>99</sup> de donde se deduce la segunda limitación de la descripción del sociólogo alemán, porque el mismo carisma político tiene como carácter propio el ser entonces igualmente un tipo de dominación. No se cansa de aludir a la dominación en sus descripciones sociológicas:

Debe entenderse por *carisma* la cualidad, que pasa por extraordinaria (condicionada *mágicamente* en su origen, lo mismo si se trata de profetas que de hechiceros, árbitros, jefes de cacerías o caudillos militares), de una personalidad por cuya virtud se la considera en posesión de fuerzas sobrenaturales o sobrehumanas [...] como jefe, caudillo, guía o líder [...] Lo que importa es cómo se lo valora *por los dominados* carismáticos, por los *adeptos*. 100

Para Weber los dominados son sumisos seguidores del líder político. Por ello, el carisma político es un modo irracional<sup>101</sup> de legitimación de la acción política, cuyo fundamento se basa en el "reconocimiento que por parte de los dominados"<sup>102</sup> rinden al líder, que frecuentemente adquiere una fisonomía autoritaria. El líder político, así descrito, decide sin criterio de carrera burocrática, de ascenso definido por tradición, de jerarquía por competencia. El criterio preponderante es la adhesión a su voluntad, cuyas decisiones son inesperadas.

**592 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 592 05/02/2013 04:49:43 p.m.

<sup>99</sup> V. E. Dussel, Política de la liberación. Arquitectónica, pp. 110 y ss.

<sup>100</sup> Max Weber, Economía y sociedad, I, III, § 10, 4: "Dominación carismática", p. 193.

<sup>101</sup> El modo racional es para Weber el uso formal de la razón medio-fin. La legitimidad carismática no es propiamente racional, pero para Weber es *legítima*. Pero siendo una legitimidad dominadora cae Weber en una contradicción: ¿cómo puede ser legítima una acción que domina al interlocutor?, es decir, ¿cómo puede el dominado aceptar una dominación que lo niega y admitirlo con convicción subjetiva?, convicción que para ser legítima debe proceder de la fuerza de una argumentación ejercida simétricamente por los participantes de una comunidad?

<sup>102</sup> Ibid., p. 194. Adviértase nuevamente que el "dominado" tiene, sin embargo, una actitud positiva de "reconocimiento" hacia su dominador; es un masoquista que ama al señor que lo domina.

Este tipo de descripción no nos sirve para nuestros fines, ya que el líder político así definido no puede articularse con el intento de la construcción de un actor colectivo como el pueblo, y de una democracia participativa que expresa la voluntad en crecimiento de dicho pueblo como acto colectivo de autodeterminación. La mera magia weberiana del líder es correlativa a la masificada pasividad de una multitud ingenua y cómplice.

## III.2. Algunos tipos de liderazgos en las transformaciones revolucionarias

No se trata entonces de proseguir la descripción del líder carismático weberiano. Puede servirnos para iniciar el camino, el tratamiento de Carl Schmitt, que se centra en la experiencia prusiana del 1813, y muestra cómo Karl Von Clausewitz estudia al *partisan* como una nueva concepción de la estrategia política, ya que [...] en 1810 y 1811, en la Escuela de guerra de Berlín, había tomado cursos sobre los *partisans* 

[...] en especial en la utilización de tropas ligeras y móviles. El *partisan* es un líder popular. Los *partisans* se habían transformado para Schmitt antes que nada en un asunto político en el sentido más elevado, de carácter netamente transformador. Esta adhesión a la *nación en armas*, a la insurrección, a la resistencia y a la rebelión contra el orden establecido, era una novedad en Prusia.<sup>103</sup>

Todo esto se deja ver en el libro VI y en el libro VIII, 6B del tratado sobre *De la guerra* de Clausewitz, donde legitima entusiastamente la presencia del *partisan* en la Europa de su tiempo. Escribe Clausewitz claramente:

La *lucha del pueblo* en la Europa civilizada es un fenómeno del siglo XIX. Tiene sus defensores y sus adversarios; los últimos la consideran, ya sea en sentido político, como un medio revolucionario, un estado de anarquía declarado legal, tan peligroso para el orden social de nuestro país como para el del enemigo; <sup>104</sup> o bien, en sentido militar, creen que el resultado no está en proporción al gasto de fuerza. El primer punto no nos interesa aquí, <sup>105</sup> porque estamos considerando la *guerra del pueblo* simplemente como un medio de lucha y, por consiguiente, en su relación con el enemigo [político]; pero con referencia al último punto, debemos observar que, en general, una *guerra del pueblo* ha de ser considerada como consecuencia

593

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Carl Schmitt, La notion de politique. Théorie du partisan, p. 251.

V. el sentido de un "enemigo" que es "enemigo" para nosotros y para nuestros enemigos. Para C. Schmitt será el partisan más el componente social (en el caso de Lenin). Éste será en esta Política de la liberación el "enemigo radical" del sistema burgués moderno, como veremos.

Y sería el que un pueblo en armas toma una conciencia para-sí que después es difícil volver al "orden", y es lo que le preocupa a la política burguesa pero no al estratega militar.

de la forma que en nuestros días la violencia elemental de la guerra ha roto sus antiguas barreras artificiales. 106

Schmitt observa que el paso siguiente consiste en el "revolucionario profesional". 107 Uno de ellos, lector asiduo de Clausewitz desde 1915 en Suiza (cuando tomaba apuntes de la *Lógica* de Hegel en Zurich), era Lenin que une estratégicamente: *a*) el arte militar del *partisan*, *b*) con el intelectual crítico social y político conocedor de la filosofía política que organiza el movimiento *desde debajo* en la estructura social, *c*) en tanto que miembro de un *partido* político que le sirve de apoyo cotidiano, de comunidad teórica de debate y de referencia estratégica de organización nacional. Esto supone "una evolución del *concepto de lo político* que toma aquí un sentido nuevo que constituirá una transformación formidable". Y continúa Schmitt: "Lenin fue el primero en tener plena conciencia que el *partisan* era una figura central en la *guerra civil* nacional e internacional, el primero también en buscar transformarlo en un instrumento eficaz en manos de la dirección central del Partido". 109

En el artículo "La guerra de los *partisans*", del 30 de septiembre de 1906, Lenin encara el tema por *primera* vez. Nacía así el concepto de *partisan* en el sentido actual. En el mismo momento surge entonces también un nuevo sentido de *enemigo* y de *enemistad* (en la interpretación de Schmitt), que fue bosquejada en ¿Qué hacer? (1902). Lenin expone que una praxis de liberación eficaz "lejos de pretender *enseñar* a las masas las formas de lucha inventadas por sistematizadores de gabinete, *aprende*, si es lícito expresarse así, de la práctica de las masas". Schmitt muestra cómo Lenin sitúa la lucha dentro de una *guerra civil* que puede ser legal o ilegal, pacífica o violenta, regular o irregular. Para el *partisan*, piensa Schmitt, el enemigo burgués es un "enemigo *absoluto*" en una "guerra *absoluta*" (cuarto tipo de enemis-

**594 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 594 05/02/2013 04:49:43 p.m.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Karl von Clausewitz, *De la guerra*, libro VI, cap. 26, pp. 438 y 439.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> C. Schmitt, op. cit., p. 252.

<sup>108</sup> Ibid., p. 255.

<sup>109</sup> Ibid., p. 256.

V.I. Lenin, "La guerra de guerrillas", en *Obras escogidas en doce tomos*, vol. 3, pp. 235 y ss. Aquí debemos, entonces, cambiar la denominación de *partisan* por la de *guerrillero*. Lenin indica que no se trata de inventar nuevas formas de lucha, "sino que sintetiza, organiza y hace consciente las formas de lucha de las clases revolucionarias que aparecen de por sí en el curso del movimiento" (*Ibid.*, p. 235). Es decir, hoy debemos emplear el mismo método para descubrir y definir las *nuevas formas de lucha* que inventa el pueblo latinoamericano.

<sup>111</sup> Ibid., p. 236.

Quizá no advirtiendo que Lenin repite que se trata de una lucha entre "dos partes del pueblo", que denominaremos como la escisión radical en la comunidad política (de la Arquitectónica) entre el pueblo en sentido estricto (como "resto" en Pablo de Tarso o como plebs en E. Laclau: "The plebs [...] can aspire to constitue a truly universal populus"; op. cit., p. 94) y el "bloque histórico en el poder" que se vuelve el enemigo interno en el mismo Estado y el territorio común (el "anti"-pueblo o el "no-pueblo" en las categorías semitas anotadas en el vol. 3, la Crítica de la política de la liberación, en el § 31) a la lucha popular. Este "enemigo interno" no es el mero antagonista político de Schmitt, sino que es un enemigo que necesariamente habrá que subsumir (no decimos "eliminar" físicamente como en la guerra, sino funcionalmente, como efecto de la transformación o revolución política: el zarista debía desaparecer

tad, entonces): "En esta convicción la distinción entre amigo y enemigo es, en la era revolucionaria, el gesto primario que controla la guerra y la política. Sólo la guerra revolucionaria es verdadera guerra a los ojos de Lenin, porque nace de una *enemistad absoluta*. Todo lo demás es convencional".<sup>113</sup>

Schmitt agrega que "su enemigo *absoluto* era [para Lenin], concretamente, el enemigo de clase, el burgués, el capitalista occidental y el orden social en todo país donde reinaba [el capital]". <sup>114</sup> Por ello "la no regularidad de la lucha de clases ponía en cuestión no sólo una frontera, sino, además, todo el edificio del *orden político*. En Lenin, el revolucionario profesional ruso, esta realidad nueva accede a la conciencia filosófica. La alianza entre el filósofo y el guerrillero, en el caso de Lenin, libera fuerzas explosivas nuevas e inesperadas". <sup>115</sup>

En efecto, Lenin, en 1906, después de hacer una rápida síntesis de los acontecimientos más importantes del último decenio, muestra cómo los ataques armados en distintas regiones de Rusia son criticados bajo la exclamación: "esto es anarquismo, blanquismo, el antiguo terrorismo; estos son actos de individuos sueltos, desligados de las masas, que desmoralizan a los obreros". Para Lenin lo que desmoraliza "no es la guerra de guerrillas, sino la falta de organización, de orden y de filia-

Queda así integrada a la lucha política revolucionaria, la praxis de liberación bajo la dirección de un partido político, la lucha civil armada por primera vez en la filosofía política.

ción de las guerrillas". <sup>117</sup> Tratándose de un nuevo "método de lucha" necesariamente no se sabe cómo encuadrarla en la organización tradicional. Escribe: "En la época en que la lucha de clases se exacerba tanto que llega a convertirse en guerra civil, la socialdemocracia debe proponerse no sólo tomar parte en *esta guerra civil*, sino desempeñar la función *dirigente* en ella". <sup>118</sup>

595

*como zarista*, pero no como persona física que podía reintegrarse como actor en el nuevo orden político, y ciertamente lo hicieron en su mayoría formando parte de la burocracia dominante de la Rusia socialista posterior).

<sup>113</sup> C. Schmitt, op. cit., p. 257.

<sup>114</sup> Ibid., p. 258.

<sup>115</sup> Ibid., p. 259.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> V.I. Lenin, op. cit., p. 239.

<sup>117</sup> Ibid., p. 241.

Ibid., p. 245. Y agrega: "Es completamente natural e inevitable que la insurrección tome formas más elevadas y complejas, las formas de guerra civil prolongada que abarque a todo el país, es decir, una lucha armada entre dos partes del pueblo" (Ibid.). Esas "dos partes del pueblo" las denominaremos "dos partes de la comunidad política", siendo una de ellas la plebs. Schmitt ha comprendido perfectamente el sentido de esta "guerra civil" entre ciudadanos, cuyo antagonismo o enemistad no es ya sólo político. Será la "enemistad absoluta" pero no como guerra inter-estatal, sino como guerra civil intra-estatal.

Queda así integrada a la lucha política revolucionaria, la praxis de liberación bajo la dirección de un partido político, la lucha civil armada por primera vez en la filosofía política, ya que, expresa Lenin, "creemos que nuestra misión es contribuir en la medida de nuestras fuerzas a justipreciar *en teoría* las formas nuevas que se da la vida".<sup>119</sup>

En toda su descripción Schmitt puede detallar adecuadamente los momentos *negativos* (el tipo de enemistad del guerrillero, la puesta en cuestión de todo el orden político, etcétera), pero nunca intenta analizar *positivamente* el proyecto mismo del *nuevo* tipo de revolucionario, sus *nuevas* motivaciones trans-ontológicas. Sólo hay una comprensión parcial del acontecimiento, desde su reductivo concepto de amigo-enemigo. Sin embargo, Schmitt reconoce que "la lengua y el *sistema de conceptos* de la guerra delimitada y de la enemistad atemperada [clásica] no estaba ya en posibilidad de enfrentar la irrupción de la enemistad absoluta".

El siguiente tipo de liderazgo en la descripción de Schmitt es el de Mao Tse-Tung. Como nota marginal debemos anotar que Schmitt no advierte la vinculación del revolucionario chino con la estrategia militar del *Sunzi*, <sup>123</sup> ni tampoco se interesa por el proceso político chino dentro del horizonte de la guerra de descolonización (recuérdese que China, aunque no fue colonia europea, sino que cedió puertos para la ocupación portuguesa o inglesa, sufrió una violenta ocupación japonesa en parte de su territorio). Desde un punto de vista político en China, con Mao, se suma ahora: *a*) a la guerra de los *partisans* y, *b*) a la lucha social articuladas, *c*) bajo la dirección del Partido (aspectos ya ganados por Lenin), y un cuarto momento *d*) la participación protagónica y a *largo plazo* del campesinado (ausente en la estrategia de Lenin), que crece como actor colectivo político con la *Gran Marcha*, que dura casi dos décadas, que atraviesa más de 12 mil kilómetros con inmensas pérdidas, donde dicho campesinado aprende la lucha política. Mao escribe en 1938 "Problemas estratégicos de la guerra de guerrilla contra el Japón". <sup>124</sup> Esta obra clásica en el arte militar no puede dejar de relacionarse con el *Sunzi* (*El arte de la guerra* chino). Esta última expresa-

596 alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 596 05/02/2013 04:49:44 p.m.

<sup>119</sup> Ibid., p. 246.

Descritas ya en E. Dussel, *Praxis latinoamericana y filosofía de la liberación*, § 22: "El bien ético como justicia" (vol. 2, pp. 34 y ss). Allí se explica como "el Otro", el oprimido por el que Lenin milita, es el "Enemigo" de la Totalidad. Cuando el revolucionario, a los ojos de Lenin, "sustituye" (categoría levinasiana) al oprimido, se transforma para el sistema como Totalidad en el "enemigo *radical*" que Schmitt no analiza. Schmitt sólo indica qué tipo de enemigo funda la praxis del revolucionario (el burgués como "enemigo absoluto"), pero no lo contrario. ¿Qué tipo de *enemistad* constituye el revolucionario leninista para el burgués zarista? Sería aún más absoluto, sería el "terrorista" del G.W. Bush.

Podríamos decir, por nuestra parte, que el "sistema de conceptos" de Schmitt ya no puede dar cuenta del fenómeno que intenta analizar. Dicho "sistema conceptual" es lo que intenta explicitar esta Política de la liberación.

<sup>122</sup> C. Schmitt, op. cit., p. 260.

<sup>123</sup> V. lo que hemos expuesto sobre El arte de la guerra o el Sunzi chino, en el vol. I de Política de la liberación, 15 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Mao Tse-Tung, *Obras escogidas*, vol. 2, pp. 75 y ss.

ba en su capítulo 1: "La guerra es el arte de engañar [...] Si el enemigo es ávido de ganancia, sedúcelo. Si está confundido, atrápalo. Si es consistente, prepárate. Si es poderoso, evítalo [...] Si está quieto, oblígalo a actuar. Si está unido, divídelo. Atácalo cuando no esté preparado, lánzate sobre él cuando no lo espere". <sup>125</sup>

Mao, ciertamente, conocía el *Sunzi*, por ello no se ilusionaba de un pretendido triunfo rápido sobre el Japón. Sabía y reconocía objetivamente que China estaba en una situación *débil*, y la invasión japonesa en posición *fuerte*. Pero China era *inmensa* y Japón *pequeño*. Escribe Mao:

China no es un país pequeño, pero no es equiparable a la Unión Soviética. Es un país grande pero débil. Este país grande y débil se ve atacado por otro pequeño y fuerte [...] Es en estas circunstancias que el enemigo ha podido ocupar vastas zonas y que la guerra ha adquirido un *carácter prolongado*. <sup>126</sup>

Esto nos remite una vez más al *Sunzi* cuando observaba, después demostrar todos los cuantiosos recursos que se consumen en una guerra ofensiva de ocupación de territorios enemigos: Por todo esto, el ejército [japonés] procura una victoria rápida y no una *guerra prolongada*. El general que conoce la guerra es árbitro del destino del pueblo, responsable del sosiego como de la inquietud de la nación".<sup>127</sup>

Mao percibía que los japoneses deseaban una guerra que alcanzara una victoria rápida. Era necesario a la resistencia nacionalista china entablar, por el contrario, una "guerra prolongada". Es decir, "el hecho que merece particular atención es que una guerra de guerrillas tan extensa y prolongada como ésta constituye un fenómeno enteramente nuevo en toda la historia de las guerras". A diferencia del *partisan* español del comienzo del siglo XIX, ahora el movimiento guerrillero estaba perfectamente organizado bajo la dirección de un partido moderno, articulado a un ejército regular y cumpliendo tareas estratégicas y tácticas, pero revolucionarias, es decir, la finalidad de dicha guerra no era reinstalar a la monarquía borbónica, como en España, sino organizar un nuevo tipo de orden social, económico, cultural y político. Era el "enemigo *radical*" que se infiltraba en la guerra de liberación nacional con un proyecto posterior y mucho más profundo.

Esta guerra de resistencia (no ofensiva, que corresponde al tema del libro VI de la obra de Clausewitz) estaba ahora integrada en una lucha política bajo la dirección del partido, y, mucho más allá de Lenin, se articulaba con la praxis de liberación del ejército rojo regular a la guerra de guerrilla. La guerra no era la realización de la política por otros medios; sino que la guerra era un momento político en cuanto tal. Mao mostraba ser un político con una estrategia militar que reaccionaba ante

ALEGATOS 82 ok.indd 597 05/02/2013 04:49:44 p.m.

<sup>125</sup> Sunzi, 1, pp. 108 y 109.

<sup>126</sup> Mao Tse-Tung, op. cit., p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Sunzi, 2, p. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Mao Tse-Tung, op. cit., p. 76.

las circunstancias propicias: en un primer momento desarrolló una guerra nacional en un frente abierto con todos los sectores chinos contra una invasión extranjera. A través de esa guerra de liberación nacional fue ganando fuerza para, en un segundo momento, emprender la tarea de enfrentar a las fuerzas burguesas y efectuar la revolución socialista.

La estrategia de Mao es sumamente clara: "Todos los principios orientadores de las operaciones militares provienen de un solo principio básico: esforzarse al máximo por conservar las fuerzas propias y destruir las del enemigo". Y de allí va desarrollando todo un plan estratégico para las guerrillas, en función del ejército regular rojo bajo la dirección del partido.

No podemos entrar en detalle a este paradigmático y nuevo "arte de la guerra", 130 pero cabe resaltar la manera como se articula la compleja guerra de guerrillas con la conducción política del proceso en el plano nacional, del frente con otras fuerzas ante el Japón, y todo aumentado por el apoyo internacional a su estrategia. Es una maniobra política compleja que muestra un sentido político que manifiesta su excepcional capacidad de juicio práctico ante frentes tan diversos: organización del partido, creación de ideología, proyectos económicos, tecnológicos, políticos y militares. La praxis de liberación mostrada en toda su diversa estructura coyuntural.

### C. Schmitt concluye:

La teoría bolchevique de Lenin ha descubierto al guerrillero, ella la reconoció. Pero en referencia a la realidad concreta, telúrica, del guerrillero chino, hay en Lenin algo de intelectual y abstracto en su determinación del enemigo. El conflicto ideológico entre Moscú y Pekín [...] tiene su fuente profunda en la concepción diferente del *partisan* verdadero. La teoría del *partisan* se revela como siendo la llave del descubrimiento de una realidad política.<sup>131</sup>

Moviéndonos a un horizonte completamente distinto, en plena revolución inglesa, se jugó otro tipo de liderazgo. Un Cromwell, que pretendía una dictadura soberana (a la manera de A. Pinochet), que es algo muy distinto de lo que intentamos descri-

**598** alegatos, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 598 05/02/2013 04:49:44 p.m.

<sup>129</sup> Ibid., cap. 2, p. 77. Clausewitz escribió, en el capítulo 27 de su Libro VI, lo siguiente: "La defensa, según nuestra concepción, no es otra cosa que la forma más fuerte del combate. El conservar las fuerzas propias y el destruir las del enemigo —en una palabra, la victoria— es el objetivo de este combate, pero al mismo tiempo no es su objetivo final. Ese objetivo es la preservación de nuestro propio estado político." De la guerra, p. 445. En el caso de Mao, evidentemente, es la transformación del estado político existente.

En él debería igualmente incluirse otro trabajo publicado en el mismo mayo de 1938, titulado "Sobre la guerra prolongada", en Mao Tse-Tung, op. cit., vol. 2, pp. 113 y ss. Igualmente original, que se ha usado, por ejemplo, en la reciente guerra de Irak contra el ejército estadounidense. En el capítulo 3, plantea los "seis problemas estratégicos" (Iniciativa, flexibilidad y planificación en operaciones ofensivas dentro de la guerra defensiva, con decisiones rápidas en la guerra prolongada; articulación con la guerra regular; creación de bases de apoyo; transformación de las guerrillas para la guerra de movimiento; etcétera). En los siguientes capítulos explica detalladamente estos seis problemas.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> C. Schmitt, op. cit., p. 268.

bir, y por ello [...] no deja nunca lugar a dudas —escribe C. Schmitt— de que él ve en Dios la fuente de su poder, y que su soberanía no depende del pueblo [...] En su gran discurso ante el Parlamento recién nombrado, del 12 de septiembre de 1657, declaró que temía cometer un pecado si devolvía demasiado pronto al Parlamento el poder que había recibido de Dios. <sup>132</sup> No estamos, entonces, hablando de dictadura, constitucional, comisionada o soberana. Mucho menos se trataría de una dictadura del proletariado, tal como Marx o Engels usaron el concepto, ya que, de hecho, se inspiró en la dictadura soberana de 1793. Se trata de otra figura política.

## III.3. El liderazgo como servicio a la cultura de la participación democrática

Debemos efectuar una descripción de una *figura política* que exige un nuevo análisis y que es el que ocurre en América Latina actualmente. Es un liderazgo que se cumple como una función *complementaria* de las instituciones democráticas para la realización de exigencias de comunidades políticas en procesos de cambio acelerado, a veces posrevolucionario, pero que parten de un grado previo histórico de subdesarrollo neocolonial cultural, económico o político.

Hoy, en América Latina, nos encontramos en una situación en la que el liderazgo no debe apartarse del ejercicio democrático en un sentido estricto. La revolución se va dando en profundidad con un ritmo que ha evitado, al menos en el siglo XXI, el derramamiento de sangre. <sup>133</sup> Son, entonces, procesos democráticos efecto del uso de

la institución de las elecciones para elegir representantes (propios de la democracia representativa, anticipada por la Revolución Chilena de S. Allende en 1970, por la bolivariana de 1999 o boliviana del 2005).

En efecto, el liderazgo debe entenderse ahora estrictamente dentro de los *límites* de una democracia (participativa y representativa) para servir a un pueblo que debe, a veces no tan rápido como se quisiera, experimentar la organización y práctica de la autodeterminación política comunitaria de una manera clara y decidida. Esto nos remite, como lejana referencia, al teórico renacentista que daba consejos para

Hoy, en América Latina, nos encontramos en una situación en la que el liderazgo no debe apartarse del ejercicio democrático en un sentido estricto. La revolución se va dando en profundidad con un ritmo que ha evitado, al menos en el siglo XXI, el derramamiento de sangre.

ALEGATOS 82 ok.indd 599 05/02/2013 04:49:44 p.m.

<sup>132</sup> C. Schmitt, La dictadura, p. 184.

En países como Colombia o México, el derramamiento de sangre frecuentemente es el de los movimientos sociales, los oprimidos y excluidos. La corrupción generalizada del imperio de turno alimenta con su mercado de consumo de la droga otro tipo de derramamiento de sangre que es efecto de la misma dominación interna y externa de nuestros países, aunada a la venta de armas sin condiciones que se transforman en América Latina en la causa de inmensas carnicerías antihumanas auspiciadas por el negocio armamentista de Estados Unidos.

el ejercicio del liderazgo a un político que tuviera que instaurar un orden *nuevo* (no uno ya consolidado o heredado desde antiguo), considerando por ello el hecho mismo del poco tiempo de la constitución de tal orden y las dificultades propias de la educación política de un pueblo no habituado a dicho ejercicio de la institucionalidad justa, desarrollada y estable del Estado. En este caso, Nicolás Maquiavelo recomienda un liderazgo unipersonal para alcanzar mayor eficacia (no imaginando, sin embargo que hubiera sido mucho mejor crear simultáneamente y de manera articulada instituciones democracias de participación, imposibles en su época, pero no en la nuestra). Venezuela, Ecuador o Bolivia y la Florencia de aquella Italia del *cuatrocientos* tienen, entonces, como semejanza, la necesidad de instaurar un *nuevo* orden, más justo, autodeterminado, libre y estable.

En estos casos "el pueblo [...] aumenta la reputación de uno [...]", 134 observa Maquiavelo. Este "aumento" de "reputación" de un ciudadano es una verdadera consagración<sup>135</sup> simbólico-política. De un ciudadano cualquiera (sea o no representante) pasa el pueblo en su proceso de emergencia a investirlo de un poder suplementario y delegado en función del servicio representativo y obedencial a la comunidad. En nuestro caso, agregaríamos, que no debería ser a la manera de la institución de la dictadura en el Imperio romano. La diferencia consistiría en que el pueblo, única sede del poder soberano, inviste al que ejerce el liderazgo de esa función *supletoria*, a la va cumplida institucional y representativa democráticamente (por ejemplo, el ejercicio del Poder Ejecutivo). Entre los romanos, la dictadura era una institución que dejaba sin efectos a todas las demás instituciones en casos de extremo peligro. Aquí, en cambio, todas las instituciones constitucionales democráticas estarían en vigor, pero se investiría al que ejerce el Poder Ejecutivo, representativo, de fuerza adicional para cumplir una misión específica. Esta investidura de facto, concedida por el pueblo, no institucional, sino más bien como un encargo dentro de la distribución de funciones que la comunidad tradicional otorga y que obliga a realizar una encomienda representativa y obediencial, que le da al así consagrado un poder delegado simbólico, y por ello provisto de impacto político gracias a la dignidad que

**600 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 600 05/02/2013 04:49:44 p.m.

N. Maquiavelo, "II Principe", en *Opere*, XX, vol. 1, p. 178.

<sup>&</sup>quot;Consagración" o "unción" es lo propio del mesianismo. Se consagra con "aceite" (meshiakh, en hebreo). Podríamos aquí referirnos al tema en Walter Benjamin, ya que el "mesías" (en hebreo meshiakh) es el úngido (himasheakh) por la consagración (mashekhah) del pueblo que se juega (o se inmola) a su servicio, el "servidor" (hebed) sufriente, como pago o "redención" (en griego lytron, en hebreo kofer) de los esclavos (el pueblo). V. J. Taubes, 2009, pp. 70 y ss. Sería el caso paradigmático de liderazgo. Cuando J.D. Perón fue liberado de la prisión por una multitud convocada en la Plaza de Mayo, en Buenos Aires, el 17 de octubre de 1944 (que es similar al pueblo que libera a Hugo Chávez de las manos de los militares en Miraflores, Caracas), y ante la inmensa multitud, todavía sin comprender bien la situación pidió a todos cantar el himno nacional. Sería bueno leer la significación del himno en la obra de G. Agambe, El Reino y la Gloria. Una genealogía teológica de la economía y del gobierno, cap. 7, "El poder y la gloria", p. 292 y ss. Es el momento en que el pueblo se rinde culto a sí mismo y, por tanto, inviste al liderazgo simbólicamente de su propia sagrada dignidad (en cuanto referencia última irrebasable). Esto no evita que, posteriormente, J.D. Perón traicionara (por el fetichismo de su voluntad con pretensión de soberanía) al pueblo que lo consagraba simbólicamente en aquel momento, y se transformara en un simple dictador. Había corrompido su investidura, y la había usado para su propia gloria, y no para la del pueblo.

el mismo pueblo le otorga. No es dictadura no institucional que como tiranía intenta reemplazar antidemocráticamente la representación legítima. Esto último sería, como en el caso de A. Pinochet, si el que ostenta el poder militar lo hace fuera de la ley y contra la voluntad del pueblo, y por ello es simple fetichización del poder corrompido (ni representativo ni participativo, simplemente usurpador).

El liderazgo investido por el pueblo es un servicio, una misión, un magisterio, como los "ancianos" que forman consejo en las comunidades de los pueblos originarios, cuyo poder delegado representativo despierta respeto. Es al mismo tiempo muy consciente de que debe cumplir con los principios normativos de justicia, ya que es legítimo, democrático y porque "la corrupción de lo mejor es lo pésimo" como recordaban los clásicos.

## III.4. Liderazgo democrático en los tiempos de transición

El ejercicio del liderazgo no es incondicionado; tiene limitaciones, aquellas que las exigencias normativas de la representación colocan a la praxis como los diques que conducen las aguas tormentosas de la fortuna, de la contingencia propia de la política. <sup>136</sup>

No se trata del vanguardismo de antaño. Se asemeja, en cambio, al "intelectual orgánico" de A. Gramsci, pero a la manera del vértice en una estructura de liderazgo. Sería la *singularidad* (*Einzelheit*) del liderazgo, de la *particularidad* (*Besonderheit*) de la comunidad de intelectuales orgánicos (por ejemplo el partido popular y crítico), de la *universalidad* (*Allgemenheit*) del pueblo mismo, como un silogismo práctico hegeliano. Dichas singularidad y particularidad están al servicio, son representativas y obedienciales, con respecto al pueblo (que es el participativo creador).

Es sólo un complemento a las instituciones *representativas* necesario en un período de *transición* a la plena *participación* instituicionalizada. Es tiempo de la transición en que los diversos movimientos sociales y sus demandas todavía no han cuajado en la unidad de un proyecto hegemónico, ni en las adecuadas instituciones participativas, y menos el que esta participación sea una cultura incorporada a la vida política. El pueblo debe devenir uno para emergen y *ponerse* como pueblo (diría J. J. Rousseau) institucionalmente participando. Nace el liderazgo con el nacimiento de un pueblo. Pero llegará el tiempo en que deberá desaparecer, así como igualmente deberá desaparecer la posibilidad de una reelección indefinida (que puede ser defendida igualmente como una institución democrática representativa, siempre limitada en períodos, por elección, y como un momento de transición, no permanente). En principio, el cambio de personas en el ejercicio de la representación es saludable *en tiempo normales, clásicos*, pero puede prescindirse de ello en la *transición* inicial, *fundadora*, de una democracia participativa nueva y necesaria. Dicha no alternan-

601

Esos principios los hemos enumerados sintéticamente en las tesis 9, 10, 13 y 14 de mi obra, 20 tesis de política.

cia (como los primeros ministros del parlamentarismo europeo que han gobernado repetidas veces, hasta 14 años seguidos en el período de posguerra, como en Alemania), no es intrínsecamente antidemocrática, ya que en los regímenes estables y antiguos, consolidados, la alternancia es importante, pero no puede aplicarse como norma universal y en todos los casos empíricos históricamente determinados.

El liderazgo, que se articula a una representación legítima, debe ser *obediente* a las exigencias y necesidades de la participación de los movimientos populares del pueblo. El que de esta manera manda mandando como *obediencia*; y el que obedece en primer lugar es el que ejerce el liderazgo. De esta manera no pierde la brújula, como la *virtù* que lo orienta en medio del mar embravecido de la *fortuna*, siempre contingente e incierta.

¡El liderazgo perfecto es su disolución! Es cuando el que lo ejerce llega a aquel momento en el que, el que lo cumple con responsabilidad, sabe que el pueblo está preparado para prescindir de él por la participación institucionalizada efectiva. Llegado este momento un Lázaro Cárdenas creyó que lo mejor era institucionalizar la consigna de "¡Elección, no reelección!" Pero en otros casos, la prudencia recomienda otras soluciones, transitorias siempre, en vista de terminar el proceso de la formación del acto colectivo plenamente participante que constituye al pueblo que puede durar años, y es cuando el mismo pueblo se encuentra en el camino de su plena constitución, del aprendizaje del ejercicio de su soberanía, ya que sólo el pueblo es la única sede del poder, y él sabe cuándo la disolución del liderazgo ha llegado a ser necesaria.

De todas maneras no hay que olvidar de que ¡es maldito el lider que se aferra al liderazgo como una prerrogativa personal [...] ya que puede terminar en las manos del mismo pueblo como Benito Mussolini! Pero, por otra parte y como su opuesto, es igualmente ¡un pobre lider el que traiciona o abandona la responsabilidad del liderazgo del que el pueblo lo ha investido cuando lo necesita para llegar al pleno ejercicio de su poder participativo!

# Bibliografía

Abensour, Michel. La Démocratie contre l'État. Marx et le moment machiavélien. París [Francia], Le Félin, 2004.

Agamben, Giorgio. *El Reino y la Gloria. Una genealogía teológica de la economía y del gobierno*. Buenos Aires [Argentina], Adriana Hidalgo Editoria, 2008.

Álvarez, Victor. *Del Estado burocrático al Estado comunal*. Caracas [Venezuela], Horizonte, 2010.

Arendt, Hannah. On revolution, Londres [Reino Unido], Penguin Books, 1965.

Asamblea Nacional. Leyes del Poder Popular. Caracas, Talleres Gráficos, 2010.

**602 alegatos,** núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012

ALEGATOS 82 ok.indd 602 05/02/2013 04:49:45 p.m.

Clausewitz, Karl Von. De la guerra. México, Colofón, 1999. Dussel, Enrique. Praxis latinoamericana y filosofía de la liberación, Bogotá [Colombial, Nueva América, 1983. . 20 tesis de política. México, Siglo XXI Editores, 2006. (También editado por El Perro y la Rana, Caracas, 2009). .. Política de la liberación. Historia mundial y crítica. Vol. 1. Madrid [España], Trotta, 2007. \_\_. Las metáforas teológicas de Marx. Caracas, El Perro y la Rana, 2007. .. Política de la liberación. Arquitectónica. Vol. 2. Madrid, Trotta, 2009. (También editado por El Perro y la Rana, Caracas, 2010). Premio Libertador al Pensamiento Crítico. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Werke. Vols. 1-20. Frankfort [Alemania], Suhrkamp, 1970. Laclau, Ernesto. On populist reason. Londres, Verso, 2005. Lenin, V.I. Obras escogidas en tres tomos. Vols. 1-3. Moscú [Rusia], Progreso, 1961. \_. Obras escogidas en doce tomos. Vols. 1-12. Moscú, Progreso, 1975. "Ley Orgánica de la Contraloría Social". Gaceta Oficial. Núm. 6.011. Caracas, 21 de diciembre del 2010. "Ley Orgánica de la Planificación Pública y Popular". Gaceta Oficial. Núm. 6.011. Caracas, 21 de diciembre del 2010. Maquiavelo, Nicolás. *Opere*. París, Einaudi-Gallimard, 1997. Marx, Karl. Marx-Engels Werke (MEW). Vols. 1-40. Berlín [Alemania], Dietz Verlag, 1956... ... La guerra civil en Francia. Barcelona [España], Ediciones de Cultura Popular, 1968. . "Tesis sobre Feuerbach". En La ideología alemana. Barcelona, Ediciones Grijalbo, 1970. Critica al programa de Gotha, Madrid, Ricardo Aguilera, 1970. (También en Karl Marx. MEW. Vol. 19. 1956, pp. 11 y ss.). . Grundrisse. Berlín, Dietz Verlag, 1974. (Traducción castellana en Siglo XXI, Buenos Aires, 1971, Vols. 1-3). .. Kart Marx-Friedrich Engels Gesamtausgabe (MEGA). Vols. 1 y ss. Berlín, Dietz Verlag, 1975. \_. Collected works (CW). Vols. 1 y ss. Londres, Lawrence and Wishart, 1975. \_. 1982, Obras fundamentales (OF), trad. cast. W. Roces, FCE, México, vol.1-ss. y Friedrich Engels. El libro rojo y negro, Selec. Carlos Díaz. Madrid, Júcar, 1977.

ALEGATOS 82 ok.indd 603 05/02/2013 04:49:45 p.m.

- Mao Tse-Tung. *Obras escogidas*. Vols. I-4. Pekín [China], Ediciones en Lenguas Extranjeras, 1968.
- Mészáros, István. *Más allá del capital*. Caracas, Vadell Hermanos Editores, 2006. Premio Libertador al Pensamiento Crítico.
- Mill, John Stuart. *Considérations sur le gouvernement représentatif* [Consideraciones sobre el gobierno representativo]. París, Gallimard, 2009.
- Negri, Antonio y Michael Hardt. *Empire*. Cambridge, Mass. [EUA], Harvard University Press, 2000.
- \_\_\_\_\_\_. *Multitude*. New York, The Penguin Press, 2004. (También editada como *Multitud*. Barcelona, Random House Mondadori, 2004).

Nozick, Robert. Anarchy, state and utopia, Basic Books, New York.

Polibio. Historias. Madrid, Gredos, 1981.

Schmitt, Carl. La notion de politique. Théorie du partisan. París, Flammarion, 1992.

\_\_\_\_\_. *La dictadura*, Madrid, Alianza Editorial, 1999.

Sunzi. Ed. Albert Galvany. Madrid, Trotta, 2003.

Weber, Max. Economía y sociedad. México, Fondo de Cultura Económica, 1944.

**604 alegatos**, núm. 82, México, septiembre/diciembre de 2012